)

e S >

QISTINA g’ ]

nal Multidisiplin J%

A

Kampus Benteng Pancasila sebagai Laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan:
Integrasi Nasionalisme dan Kewargaan Global

Deni Zein Tarsidil, Bramastia2, Leo Agung Sutimin3, Winarno#, Djono5, Endrise Septina
Rawanoko¢é, Andrea Salsalova’
Pusat Studi Pengamalan Pancasila, Universitas Sebelas Maret, Surakarta, Jawa Tengah,
Indonesial 234567
Email: denizein@staff.uns.ac.id?!

Abstract

Gagasan Kampus Benteng Pancasila berangkat dari pertanyaan yang sederhana namun menentukan:
bagaimana kampus dapat menjadi laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan yang mampu
mengintegrasikan nasionalisme dan kewargaan global tanpa menjadikan keduanya saling meniadakan.
Artikel ini bertujuan menjelaskan mekanisme integrasi tersebut melalui desain kualitatif dengan
metode studi kasus di Universitas Sebelas Maret. Data dihimpun dari analisis dokumen institusional dan
dokumen program, observasi pada ruang serta aktivitas kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai,
dan wawancara semi-terstruktur dengan civitas akademika (pengelola program, dosen, dan mahasiswa
lintas latar). Analisis tematik menunjukkan empat temuan utama: (1) Pancasila bekerja sebagai
pengalaman ruang yang menormalisasi perjumpaan lintas identitas; (2) integrasi nilai menguat ketika
pembelajaran bergerak melalui pengalaman partisipasi yang disertai refleksi moral; (3) kewargaan
global paling bermakna saat berjangkar pada tanggung jawab kebangsaan dan diterjemahkan ke isu-isu
publik yang dialami mahasiswa; (4) kualitas dialog dan rasa diakui menjadi prasyarat agar keterlibatan
tidak jatuh ke kepatuhan seremonial. Berdasarkan temuan tersebut, artikel ini menawarkan konsep
“arena integrasi” sebagai model kerja kampus melalui ruang proyek kewarganegaraan, pengalaman,
refleksi, dan dialog dirajut sebagai rangkaian cara untuk membentuk nasionalisme yang matang dan
kewargaan global yang membumi. Keterbatasan studi ini terletak pada sifatnya sebagai kasus tunggal
dan belum menelusuri dampak jangka panjang, sehingga riset komparatif lintas kampus dan studi
longitudinal disarankan untuk menguji ketahanan mekanisme integrasi serta menyusun indikator
operasional yang lebih tajam.

Keywords: Kampus Benteng Pancasila, Laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan, Nasionalisme,
Kewargaaan Global

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

INTRODUCTION

Lahirnya gagasan “Kampus Benteng Pancasila” terasa masuk akal bila kewarganegaraan
dibaca sebagai pengalaman hidup, bukan sekadar materi kuliah. Di kampus, mahasiswa bukan
hanya mempelajari Pancasila sebagai teks, tetapi menjalani Pancasila sebagai realistis nyata
melalui ruang, simbol, kebiasaan, dan keputusan sehari-hari. Di titik ini, kampus bisa
dibayangkan sebagai laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan: tempat nasionalisme diuji
dalam praktik, sekaligus tempat kewargaan global dipelajari tanpa harus “mengurangi”
kecintaan pada Indonesia..

Masalahnya, Pendidikan Kewarganegaraan sering terjebak pada pola lama: menuntut
hafalan fakta, menonjolkan narasi heroik, lalu berharap lahir keterlibatan warga secara
otomatis. Banks mengingatkan bahwa kurikulum yang “triumfalistik” dan satu dimensi justru
gagal mengajak peserta didik memahami kompleksitas kebebasan, ketimpangan, dan
perjuangan keadilan (Banks, 2015). Ketika pembelajaran seperti ini dominan, yang tumbuh
bukan rasa memiliki, melainkan kejenuhan bahkan jarak emosional terhadap politik dan
kehidupan publik. Dalam kerangka Banks, kondisi itu dekat dengan gejala failed citizenship:


mailto:denizein@staff.uns.ac.id1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

T ——

QISTINA gg |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

ketika sistem sosial-politik membuat kelompok tertentu merasa tidak sungguh-sungguh diakui,
sehingga identitas dan loyalitas kebangsaannya melemah, dan partisipasi politiknya minimal
(Banks, 2015)

Kegelisahan serupa muncul dalam studi tentang generasi muda di berbagai demokrasi.
Pontes, Henn, dan Griffiths menunjukkan adanya kekhawatiran jangka panjang tentang
“penarikan diri” warga dari partisipasi demokratis, terutama pada kelompok muda (Ana Isabel
Pontes et al., 2019). Menariknya, mereka juga menegaskan bahwa faktor pembentuk
keterlibatan politik anak muda itu rumit: dipengaruhi keluarga, teman sebaya, media,
organisasi, dan sekolah. Artinya, kelas kewarganegaraan yang baik tidak bisa bekerja sendirian;
ia butuh ekosistem. Di sisi lain, penelitian juga memberi harapan: partisipasi dalam kelas
kewarganegaraan sering disebut sebagai prediktor kuat bagi voting dan keterlibatan
demokratis di masa dewasa, dengan efek yang cenderung bertahan (A I Pontes, 2019).

Di sinilah perguruan tinggi menjadi penting. Pendidikan Kewarganegaraan pada level
kampus memiliki peluang yang tidak dimiliki sekolah: ruang otonomi lebih besar, perjumpaan
lintas latar lebih beragam, dan akses langsung pada isu publik yang “real time”. Beberapa
literatur tentang Pendidikan kewarganegaraan menunjukkan bahwa keterlibatan sipil tidak
cukup dibangun lewat ceramah; ia membutuhkan pengalaman. Program service-learning,
misalnya proyek pelayanan masyarakat yang terintegrasi dengan kurikulum dipandang dapat
memperkuat civic engagement karena mahasiswa mengalami hubungan konkret antara kelas
dan kebutuhan komunitas, lalu diajak refleksi atas pengalaman itu (Lin, 2015). Penekanan pada
refleksi ini terasa manusiawi: tindakan warga tidak hanya dinilai dari ramai-ramai ikut
kegiatan, tetapi dari proses memahami mengapa sebuah tindakan publik layak dilakukan.

Pada saat yang sama, dunia yang dihadapi mahasiswa sudah jauh lebih “global” dan saling
terhubung. UNESCO, lewat kerangka Global Citizenship Education, menekankan kebutuhan
membangun pengetahuan, keterampilan, nilai, dan sikap agar peserta didik mampu
berkontribusi pada dunia yang lebih damai, adil, dan berkelanjutan (Oxfam, 2006; UNESCO,
2020a; Zahabioun et al, 2013). OECD juga menempatkan global competence sebagai
kemampuan untuk memahami isu global, menghargai perspektif berbeda, berinteraksi lintas
budaya, dan bertindak untuk kebaikan bersama (OECD, 2025). Dalam konteks Indonesia, hal
ini menuntut perenungan: bagaimana menjadi warga dunia tanpa kehilangan jangkar
kebangsaan? Pancasila sebenarnya menyediakan bahasa etik untuk menjembatani ketegangan
itu, ketuhanan yang memuliakan martabat, kemanusiaan yang menolak dehumanisasi,
persatuan yang tidak paranoid, kerakyatan yang mengutamakan musyawarah, dan keadilan
sosial yang menolak ketimpangan.

Gagasan “Kampus Benteng Pancasila” di UNS bergerak di wilayah jembatan itu. Secara
historis, UNS menarasikan pengukuhan dirinya sebagai Kampus Benteng Pancasila (termasuk
momentum deklarasi) sebagai komitmen nilai yang ingin dihidupkan dalam budaya kampus
(Antara, 2018). Model wisata kampus Pancasila ditampilkan sebagai upaya menghadirkan
Pancasila bukan hanya sebagai slogan, tetapi sebagai pengalaman ruang: ada “titik-titik
simbolik” seperti tempat ibadah semua agama/keyakinan yang diakui negara sebagai penguat
nasionalisme dan karakter toleransi dan mengakui ada keberagaman dalam perspektif agama
(Tarsidi, 2025). Pada saat yang sama, model itu juga dibaca sebagai jalan untuk menumbuhkan
kewargaan global melalui praktik pendidikan, pariwisata kampus, dan kultur akademik yang
membuka dialog lintas batas.

Titik kebaruan yang hendak ditegaskan artikel ini terletak pada cara memandang
kampus. Kampus tidak diposisikan sebagai “panggung” tempat nasionalisme dan kewargaan
global hadir berdampingan tanpa saling menyentuh, melainkan sebagai arena integrasi yang
sengaja dirancang agar keduanya saling membentuk. Dalam praktik pendidikan, nasionalisme



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

kerap diperlakukan sebagai urusan “ke dalam” menguatkan identitas bangsa, meneguhkan
simbol, merawat loyalitas. Kewargaan global diposisikan sebagai urusan “ke luar” merespons
tuntutan dunia, jargon internasionalisasi, atau sekadar menambah wawasan lintas budaya.
Cara membelah seperti ini tampak rapi, tetapi diam-diam membuat pembelajaran kehilangan
daya ubah. Pancasila justru menawarkan kompas etik untuk menyatukan keduanya:
nasionalisme yang dewasa tidak anti-dunia, sementara kewargaan global yang bermakna tidak
mengambang tanpa akar. Di titik perjumpaan itu, mahasiswa belajar menautkan tanggung
jawab pada tanah air dengan kepedulian pada masalah bersama, seperti: krisis iklim,
misinformasi, ketimpangan, hingga intoleransi sebagai bagian dari satu pekerjaan kewargaan
yang sama.

Dengan kerangka tersebut, “Kampus Benteng Pancasila sebagai Laboratorium Pendidikan
Kewarganegaraan” dimaksudkan untuk menempatkan UNS (dan kampus pada umumnya)
sebagai ruang belajar yang utuh, bukan sekadar ruang kuliah. Yang dipadukan bukan hanya
materi tentang kewarganegaraan, tetapi juga pengalaman partisipasi, latihan refleksi moral,
dan perjumpaan lintas identitas yang nyata. Laboratorium di sini berarti ada “situasi sosial”
yang memungkinkan nilai diuji, bukan hanya diucapkan. Pendidikan kewarganegaraan tidak
lagi berhenti pada ukuran sederhana, apakah mahasiswa memahami konsep atau tidak. Ia
bergeser ke pertanyaan yang lebih pelan namun lebih menuntut: ketika berhadapan dengan
masalah publik, nilai apa yang sungguh dipilih untuk dihidupi, dan tindakan apa yang sanggup
diambil tanpa merusak martabat manusia.

RESEARCH METHODS

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif-interpretif dengan metode studi kasus,
karena gagasan “Kampus Benteng Pancasila” dipahami sebagai praktik sosial yang hidup,
terlihat dalam kebijakan, simbol ruang, kebiasaan, dan pengalaman warga kampus bukan
sekadar slogan atau materi kuliah. UNS dipilih sebagai kasus tunggal yang kaya untuk membaca
bagaimana nasionalisme dan kewargaan global tidak diletakkan berdampingan secara pasif,
melainkan diupayakan menjadi arena integrasi yang sengaja dirancang. Batas kasus ditetapkan
pada tiga ranah yang saling bertaut: narasi dan kebijakan institusional tentang Kampus
Benteng Pancasila, pengalaman ruang dan simbol (termasuk titik-titik simbolik serta model
wisata kampus Pancasila), serta praktik pedagogi dan pengalaman mahasiswa dalam
pembelajaran dan aktivitas kemahasiswaan yang memunculkan latihan kewarganegaraan.

Sumber data diperoleh melalui analisis dokumen, observasi lapangan, dan wawancara
semi-terstruktur. Dokumen yang dikaji mencakup pernyataan resmi, materi publikasi, naskah
atau rilis terkait deklarasi, serta dokumen program yang merepresentasikan bagaimana
kampus membingkai Pancasila, nasionalisme, toleransi, dan horizon globalnya. Observasi
dilakukan pada ruang-ruang publik dan kegiatan kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai,
tempat Pancasila “diuji” melalui interaksi nyata, bukan hanya diucapkan dengan posisi peneliti
sebagai pengamat partisipatif moderat agar dapat menangkap dinamika sosial sekaligus
menjaga jarak reflektif. Wawancara semi-terstruktur dilakukan dengan partisipan yang dipilih
secara purposive untuk merepresentasikan variasi pengalaman dan peran, seperti pengelola
program/narasi Kampus Benteng Pancasila, dosen pengampu MKWK/PKn atau pembina
kegiatan kemahasiswaan, mahasiswa dari latar dan angkatan berbeda, serta pihak yang terlibat
dalam kegiatan simbolik atau wisata kampus; jumlah partisipan mengikuti kecukupan makna
sampai tema-tema mulai berulang (Creswell, 2010).

Analisis data dilakukan secara tematik dengan memadukan gerak induktif dan deduktif.
Peneliti membaca data berulang, menyusun kode awal dari transkrip, catatan observasi, dan
dokumen, lalu mengelompokkan kode menjadi tema yang menggambarkan mekanisme



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

integrasi nasionalisme dan kewargaan global di dalam kehidupan kampus. Kerangka
konseptual seperti kritik kurikulum triumphalistik dan gejala failed citizenship (Banks, 2015),
penekanan pengalaman-refleksi dalam pembelajaran kewarganegaraan (Lin, 2015), serta
orientasi kompetensi kewargaan global (OECD, 2025; UNESCO, 2020b) digunakan sebagai
sensitizing concepts yang memandu analisis tanpa memaksa data agar patuh pada teori. Untuk
menjaga Kketelitian, peneliti menggunakan triangulasi sumber dan teknik, melakukan
konfirmasi terbatas atas ringkasan temuan kunci kepada beberapa partisipan (member
checking), serta menjaga jejak keputusan analisis melalui catatan reflektif (analytic memo) dan
dokumentasi proses (audit trail) (Braun & Clarke, 2006). Secara etis, penelitian menekankan
persetujuan sadar, kerahasiaan identitas partisipan, serta kehati-hatian pada relasi kuasa di
lingkungan kampus, terutama agar mahasiswa merasa aman menyampaikan pengalaman yang
mungkin kritis tanpa konsekuensi akademik.

RESEARCH RESULTS AND DISCUSSION
Research Result

Data penelitian ini ditopang oleh tiga jenis bahan: (1) dokumen institusional dan
dokumen program yang merepresentasikan narasi “Kampus Benteng Pancasila”, (2) observasi
pada ruang publik/kegiatan kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai, dan (3) wawancara
semi-terstruktur dengan civitas akademika, mulai dari pengelola program, dosen
pengampu/pembina, sampai mahasiswa dengan latar dan angkatan berbeda. Dalam situasi
pengumpulan data, tampak bahwa “Benteng Pancasila” lebih mudah ditangkap bukan lewat
satu peristiwa besar, melainkan lewat rangkaian kejadian kecil yang berulang: bagaimana
ruang ditata, bagaimana simbol diberi makna, bagaimana dialog (atau ketegangan) dikelola,
dan bagaimana mahasiswa menautkan semua itu dengan pengalaman kewargaan mereka
sendiri.

Tema pertama yang muncul adalah Pancasila sebagai pengalaman ruang (spatialized
civics). Tema ini berarti bahwa Pancasila tidak hanya hadir sebagai wacana normatif, tetapi
“menubuh” dalam tata ruang, titik simbolik, dan kebiasaan interaksi di ruang publik kampus
sehingga mahasiswa mengalami nilai melalui perjumpaan yang konkret. Bukti tema ini
biasanya tampak saat dokumen dan narasi program menegaskan keberadaan “titik-titik
simbolik” (misalnya ruang ibadah lintas agama/keyakinan, rute wisata kampus Pancasila), lalu
observasi memperlihatkan bagaimana titik itu dipakai, apakah menjadi ruang perjumpaan,
sekadar latar foto, atau bahkan dihindari pada momen tertentu (Dokumen D1; Observasi-1). Di
wawancara, tema ini sering muncul sebagai narasi pengalaman: mahasiswa menyebut nilai
persatuan/toleransi bukan sebagai hafalan, melainkan sebagai “rasa” yang muncul ketika
berada dalam ruang yang menormalisasi keberagaman (Wawancara Mhs-2). Nuansanya tidak
seragam: sebagian mahasiswa mengalami ruang simbolik sebagai penguat identitas
kebangsaan yang inklusif, sementara sebagian lain merasa simbolnya “ada” tetapi tidak
otomatis mengubah relasi sosial jika tidak disertai fasilitasi dialog yang konsisten (Wawancara
Mhs-4).

Tema kedua adalah integrasi nasionalisme-kewargaan global melalui pedagogi
pengalaman dan refleksi (experiential-reflective civic learning). Tema ini berarti bahwa proses
kewargaan di kampus menjadi lebih bermakna ketika mahasiswa tidak berhenti pada
pengetahuan konsep, tetapi menjalani pengalaman (misalnya kegiatan pengabdian, proyek
sosial, praktik organisasi) lalu diminta memikirkan ulang pengalaman itu dalam bingkai etik
Pancasila. Dalam data, pola ini biasanya terlihat ketika dokumen kurikuler/kegiatan
menekankan Kketerlibatan dan refleksi, observasi menangkap adanya sesi reflektif (formal
maupun informal), lalu wawancara menunjukkan perubahan cara pandang: mahasiswa mulai



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

memaknai tindakan publik sebagai pilihan nilai bukan sekadar ikut kegiatan (Dokumen D2;
Observasi-2; Wawancara Mhs-1). Variasi penting muncul pada kualitas refleksi: pada kelompok
tertentu refleksi bergerak ke pertanyaan moral (misalnya tentang martabat, keadilan, dan cara
bertindak tanpa merendahkan pihak lain), sementara pada kelompok lain refleksi berhenti
sebagai laporan kegiatan administratif (Wawancara Dsn-2 vs. Wawancara Mhs-5). Perbedaan
ini memberi petunjuk bahwa “pengalaman” saja belum cukup; pengalaman perlu dipandu agar
tidak berubah menjadi rutinitas.

Tema ketiga adalah kewargaan global yang berjangkar (anchored global citizenship).
Tema ini berarti bahwa orientasi global tidak dipahami sebagai “internasionalisasi” yang
mengambang, melainkan sebagai kemampuan membaca isu global melalui tanggung jawab
kebangsaan, misinformasi, krisis iklim, ketimpangan, intoleransi yang terasa dekat dengan
kehidupan sehari-hari mahasiswa. Bukti temanya biasanya muncul ketika dokumen dan
program kampus memakai bahasa “global” (kolaborasi, dialog, keberlanjutan), tetapi
wawancara menunjukkan momen ketika mahasiswa benar-benar mengaitkannya dengan
pilihan tindakan di lingkungan lokal: memilih sumber informasi, mengelola perbedaan, atau
menyusun aksi sosial yang tidak sekadar simbolik (Dokumen D3; Wawancara Mhs-3). Nuansa
di sini cukup tajam: ada mahasiswa yang menganggap “global” sebagai perluasan empati dan
jejaring untuk masalah bersama, ada pula yang memaknai “global” sebagai label prestise yang
jauh dari realitas sosial kampus (Wawancara Mhs-6). Perbedaan ini penting karena
memperlihatkan bahwa integrasi nilai tidak otomatis terjadi hanya karena istilah “global
competence”.

Tema keempat adalah tata kelola dialog dan rasa diakui (recognition). Tema ini berarti
bahwa laboratorium kewargaan bekerja ketika kampus menyediakan ruang aman untuk
berbeda pendapat dan merasa diakui sebagai bagian dari komunitas politik kampus;
sebaliknya, ia melemah ketika kritik dianggap ancaman atau ketika sebagian kelompok merasa
hanya “ditampilkan” tanpa benar-benar didengar. Pada data, tema ini sering tampak sebagai
ketegangan antara narasi resmi yang harmonis dan pengalaman lapangan yang lebih kompleks:
dokumen menonjolkan persatuan, tetapi wawancara mengisahkan momen-momen ketika
mahasiswa ragu bersuara, atau merasa pembicaraan tentang kebangsaan terlalu satu arah
(Dokumen D1; Wawancara Mhs-7). Observasi pada forum-forum diskusi/organisasi biasanya
memperlihatkan indikator kecil: siapa yang berbicara, siapa yang diam, dan bagaimana
perbedaan dikelola (Observasi-3). Triangulasi di sini sering menemukan titik konflik produktif:
narasi institusi mengklaim keterbukaan, tetapi praktiknya bergantung pada fasilitator, kultur
unit, dan sensitivitas isu yang sedang dibicarakan. Di antara pola-pola di atas, muncul kasus
menyimpang yang justru membantu membaca batas laboratorium ini: sebagian mahasiswa
menunjukkan “kelelahan simbolik” mengakui pentingnya Pancasila, tetapi merasa kegiatan
terlalu seremonial sehingga tidak menyentuh dilema nyata yang mereka hadapi (Wawancara
Mhs-8). Ini tidak serta-merta membatalkan gagasan Kampus Benteng Pancasila; ia justru
mengingatkan bahwa keberhasilan tidak ditentukan oleh banyaknya simbol, melainkan oleh
kualitas pengalaman dan keberanian institusi merawat ruang kritik.

Discussion

Benang merah temuan ini mengarah pada satu intuisi yang terasa sederhana tapi
menuntut: kewarganegaraan di kampus bukan terutama soal “apa yang diketahui mahasiswa,”
melainkan “bagaimana kampus mengondisikan pengalaman” sehingga pengetahuan berubah
menjadi kebiasaan etis. Di sini, rasa memiliki (belonging) menjadi pintu awal. Literatur tentang
keterikatan mahasiswa mengingatkan bahwa keterlibatan tumbuh ketika mahasiswa merasa
diakui, aman, dan punya tempat dalam komunitas belajar; pengalaman “belonging” sering



T ——

QISTINA gg |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

menjadi prasyarat bagi partisipasi yang lebih luas di ruang publik kampus (Dost & Smith, 2023;
Masika & Jones, 2016). Dalam konteks Kampus Benteng Pancasila, rasa memiliki ini tidak netral:
ia diarahkan oleh etika Pancasila agar kebersamaan tidak berubah menjadi eksklusivitas.

Kerangka global citizenship education (GCE) sendiri, jika dibaca dari peta riset 10 tahun
terakhir menunjukkan bahwa “global” mudah tergelincir menjadi kosmetik internasionalisasi
bila tidak diinstitusikan dalam kurikulum, pengalaman, dan budaya akademik. Analisis kritis
tentang program GCE di perguruan tinggi menekankan pentingnya institutionalisation: bukan
sekadar menambah mata kuliah atau kegiatan, melainkan membangun konsistensi antara
tujuan, pedagogi, dan pengalaman mahasiswa (Aktas et al.,, 2016). Dua tinjauan besar juga
menunjukkan pola serupa: riset GCE cenderung beragam orientasi (dari liberal hingga kritis),
sering timpang antara retorika nilai dan bukti transformasi, serta membutuhkan perhatian
pada konteks kuasa, ketimpangan, dan desain pembelajaran yang konkret (Goren & Yemini,
2017; Horey et al,, 2018). Dalam titik ini, gagasan “arena integrasi” pada artikel ini tidak
berangkat dari ambisi menyatukan dua istilah besar, melainkan dari kebutuhan praktis:
membangun jalur pengalaman yang membuat nasionalisme dan kewargaan global saling
membentuk, bukan saling meniadakan.

Perdebatan tentang tipologi GCE menjadi relevan bukan sebagai pameran konsep,
melainkan sebagai cermin. Pashby dkk, memetakan bagaimana GCE bergerak dalam spektrum
orientasi dan bagaimana perbedaan orientasi itu berpengaruh pada isi, pedagogi, dan “jenis
warga” yang dibayangkan (Sant et al., 2018). Temuan artikel ini cenderung menguatkan posisi
bahwa jangkar etik lokal (Pancasila) justru bisa menjadi prasyarat bagi GCE yang tidak
mengambang. Menjadi warga dunia, dalam pengalaman partisipan, tidak berarti menipiskan
identitas nasional; ia berarti memperluas tanggung jawab moral sambil menjaga batas etis pada
dehumanisasi, ujaran kebencian, dan logika kekerasan. Seruan dekolonisasi pendidikan tinggi
mengingatkan bahwa internasionalisasi sering membawa hierarki pengetahuan, siapa yang
dianggap “pusat,” siapa yang sekadar “kasus pinggiran.” Adefila dkk, menunjukkan bagaimana
suara dan lokasi geografis dalam debat dekolonisasi ikut menentukan arah perubahan, dan
mengapa kurikulum global perlu sensitif pada relasi kuasa dan warisan kolonial (Adefila et al.,
2021). Temuan artikel ini, ketika dibaca melalui lensa tersebut, menuntut kehati-hatian:
integrasi nasionalisme-kewargaan global tidak cukup berbicara tentang “membuka diri,” tetapi
juga tentang siapa yang menentukan definisi “global” dan pengalaman apa yang dianggap sah
sebagai pengetahuan. Dalam nada yang sejalan, Waghid dan Hungwe mengajukan pentingnya
Ubuntu sebagai horizon etik yang bisa menantang individualisme dalam GCE (Hungwe, 2023),
sementara Bosio memperlihatkan bagaimana pendidik di Global South menegosiasikan GCE
dalam kondisi institusional yang tidak selalu ideal (Bosio, 2023).

Pada level mekanisme, temuan tentang Kkurikulum,pengalaman, dan refleksi
bersinggungan kuat dengan tradisi service-learning dan pembelajaran berorientasi
keterlibatan. Dua studi tentang program mandatory academic service-learning menunjukkan
bahwa pengalaman pelayanan yang terstruktur, terutama bila diikuti refleksi yang serius
berkaitan dengan keterlibatan sipil yang lebih berkelanjutan bahkan setelah lulus (Knapp,
2010). Dari sisi dampak afektif-moral, meta-analisis tentang service-learning juga menegaskan
kontribusinya terhadap empati mahasiswa, sebuah kapasitas yang sering menjadi jembatan
antara “memahami isu” dan “mau bertindak” (Mihailidis, 2018). Temuan kasus India
menunjukkan bahwa service-learning dapat mengubah pola keterlibatan, terutama Kketika
mahasiswa merasakan hubungan nyata antara kelas dan komunitas (Jaffer, 2021). Dalam
konteks Indonesia, tinjauan sistematis tentang pemrograman civic engagement di pendidikan
tinggi juga mengisyaratkan bahwa desain program bukan sekadar intensitas kegiatan yang
menentukan kualitas output kewargaan (Maulana, 2023). Artinya, “laboratorium” bukan



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

metafora kosong: ia menuntut protokol pedagogis yang jelas, ruang refleksi yang aman, dan
penilaian yang tidak hanya seremonial semata.

Temuan tentang ketegangan (sebagian mahasiswa memandang program sebagai
branding) juga dapat dibaca sebagai gejala yang lebih luas: di banyak demokrasi, Pendidikan
Kewarganegaraan menghadapi kelelahan publik, sinisme, dan ketidakpercayaan. Pontes dkk
menandai kompleksitas pembentuk partisipasi politik anak muda dan mengingatkan bahwa
sekolah/kampus tidak bekerja sendirian; ia beroperasi dalam ekosistem keluarga, teman
sebaya, media, dan organisasi (A I Pontes, 2019). Dalam konteks naiknya populisme,
Westheimer mengingatkan bahwa Pendidikan Kewarganegaraan berhadapan dengan godaan
simplifikasi, seperti narasi “kita vs mereka” yang justru merusak kapasitas demokratis
(Westheimer, 2019). Di ranah digital, Mirra dan Garcia menunjukkan bagaimana kaum muda
bernegosiasi dalam ruang publik multimodal yang penuh peluang sekaligus penuh distorsi
(Mirra & Garcia, 2017; Tarsidi et al, 2023a). Di Indonesia, studi tentang aktivisme digital
mahasiswa pada masa pandemi memperlihatkan pergeseran pola keterlibatan dari aksi
konvensional ke ruang daring, sekaligus menegaskan bahwa “ruang publik” kini tidak bisa
dilepaskan dari platform digital (Tarsidi et al., 2023b; Yusuf, 2021). Jika temuan-temuan ini
ditarik ke kasus Kampus Benteng Pancasila, maka integrasi nasionalisme-kewargaan global
perlu memasukkan literasi platform dan etika informasi sebagai bagian dari latihan kewargaan,
bukan sekadar pelengkap.

Di titik ini, kontribusi artikel ini dapat ditegaskan sebagai model konseptual “arena
integrasi” berbasis tiga mekanisme. Mekanisme pertama bersifat spasial-simbolik: nilai
Pancasila dihadirkan sebagai pengalaman ruang yang membentuk rasa memiliki dan batas etis
pergaulan. Mekanisme kedua bersifat kurikuler-eksperiensial: nasionalisme dan kewargaan
global dipelajari melalui proyek nyata (pengabdian, wisata kampus bernilai, organisasi) yang
diikat oleh tugas akademik dan refleksi. Mekanisme ketiga bersifat dialogis-jaringan: kampus
menciptakan kesempatan dialog lintas identitas termasuk melalui skema virtual exchange dan
pengalaman global daring agar “global” dialami sebagai perjumpaan, bukan sekadar wacana
(Helm et al., 2024). Ketiganya dikunci oleh refleksi moral: ruang memberi situasi, pengalaman
memberi bahan, dialog memberi perspektif; refleksi memberi arah.

Implikasi praktisnya terasa cukup konkret. (1) penguatan Kampus Benteng Pancasila
perlu bergerak dari agenda seremoni ke desain pengalaman: kalender kegiatan
kemahasiswaan dan MKWK PKn disusun sebagai jalur perkembangan (dari orientasi nilai,
proyek sosial, refleksi etis, dan aksi publik yang bertanggung jawab). (2) wisata kampus
Pancasila sebaiknya tidak berhenti sebagai tur simbol, melainkan menjadi pedagogi tempat:
tiap titik ruang dihubungkan dengan dilema kewargaan kontemporer (misinformasi,
intoleransi, ketimpangan, krisis iklim) agar nasionalisme tidak jatuh menjadi nostalgia. (3)
literasi digital perlu diposisikan sebagai bagian inti dari kewargaan: mahasiswa dilatih bukan
hanya “aktif,” tetapi juga bertanggung jawab dalam produksi dan sirkulasi informasi.

CONCLUSION

Kampus dapat berfungsi sebagai laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan ketika
nasionalisme dan kewargaan global tidak diperlakukan sebagai dua agenda yang berjalan
sendiri-sendiri, melainkan diintegrasikan melalui rancangan pengalaman yang nyata dan
berulang. Pada konteks Kampus Benteng Pancasila, integrasi itu tampak bekerja ketika
Pancasila hadir sebagai pengalaman ruang yang memfasilitasi perjumpaan lintas identitas,
pembelajaran kewarganegaraan bergerak dari ceramah menuju partisipasi yang disertai
refleksi moral, dan orientasi global dipahami sebagai kemampuan membaca isu bersama serta
bertindak tanpa kehilangan jangkar kebangsaan; dengan demikian, nasionalisme memperoleh



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

bentuk yang lebih dewasa (tanggung jawab publik), sementara kewargaan global menjadi lebih
membumi (empati dan kerja sama lintas batas yang tetap berpijak pada martabat manusia).
Meski demikian, studi ini memiliki keterbatasan yang perlu diakui: jangkauan penelitian
bersifat studi kasus pada satu kampus sehingga generalisasi harus dilakukan secara hati-hati;
data juga sangat bergantung pada akses partisipan dan situasi sosial saat pengumpulan data,
sehingga pengalaman kelompok yang lebih diam, skeptis, atau jauh dari program nilai mungkin
belum tertangkap sepenuhnya; selain itu, penelitian ini belum menelusuri dampak jangka
panjang terhadap praktik kewargaan mahasiswa setelah lulus. Karena itu, riset lanjutan
disarankan bergerak ke arah komparatif lintas kampus untuk menguji apakah mekanisme
integrasi ini konsisten pada konteks kelembagaan yang berbeda, serta studi longitudinal untuk
melihat apakah pengalaman ruang,partisipasi, dan refleksi benar-benar membentuk disposisi
kewargaan yang bertahan; di saat yang sama, pengembangan konsep “arena integrasi” dapat
dipertajam menjadi model operasional yang lebih terukur, misalnya dengan indikator kualitas
dialog, kedalaman refleksi, dan keterhubungan isu global dengan tindakan lokal agar dapat
diuji dan disempurnakan pada penelitian berikutnya.

Ucapan terima kasih disampaikan kepada pihak Universitas Sebelas Maret dan unit
terkait yang memfasilitasi akses data dan kegiatan penelitian, khususnya LPPM, Pusat Studi
Pengamalan Pancasila, para dosen dan mahasiswa yang bersedia menjadi partisipan.

BIBLIOGRAPHY

Adefila, A., Teixeira, R. V., Morini, L., Teixeira, M. L., Mara, T., Guerra, Z., Delboni, F., Spolander,
G., & Khalil-babatunde, M. (2021). Higher education decolonisation : # Whose voices and
their geographical locations? Globalisation, Societies and Education, 0(0), 1-15.
https://doi.org/10.1080/14767724.2021.1887724

Aktas, F., Pitts, K, & Richards, ]J. C. (2016). Institutionalizing Global Citizenship : A Critical
Analysis of Higher Education Programs and Curricula.
https://doi.org/10.1177/1028315316669815

Banks, J. (2015). Failed citizenship, civic engagement, and education. Kappa Delta Pi Record,
51(4), 151-154. https://doi.org/10.1080/00228958.2015.1089616

Bosio, E. (2023). Global South university educators ’ perceptions of global citizenship education :
Reflective dialogue, social change, and critical awareness.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in
Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Creswell, J. W. (2010). Research design: pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan campuran.
Pustaka Pelajar.

Dost, G., & Smith, L. M. (2023). Understanding higher education students ’ sense of belonging :
a qualitative meta-ethnographic analysis ABSTRACT. Journal of Further and Higher
Education, 47(6), 822-849. https://doi.org/10.1080/0309877X.2023.2191176

Goren, H., & Yemini, M. (2017). Global citizenship education redefined - A systematic review of
empirical studies on global citizenship education. International Journal of Educational
Research, 82, 170-183. https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.ijer.2017.02.004

Helm, F., Baroni, A., & Acconcia, G. (2024). Global citizenship online in higher education.
Educational Research for Policy and Practice, 23(1), 1-18.
https://doi.org/10.1007/s10671-023-09351-6

Horey, D., Fortune, T., Nicolacopoulos, T., Kashima, E., & Mathisen, B. (2018). Global Citizenship
and Higher Education: A Scoping Review of the Empirical Evidence. Journal of Studies in
International Education, 22(5), 472-492. https://doi.org/10.1177/1028315318786443

Hungwe, ]. P. (2023). * Globalizing ’ ubuntu for global citizenship education: A decolonial



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

perspective. 18(2), 215-227.

Jaffer, R. (2021). Service-learning effects on student civic engagement and community - A case
study from India. 2005. https://doi.org/10.1177/17461979211041334

Knapp, T. (2010). Service-learning’s impact on college students’ commitment to future civic
engagement, self-efficacy, and social empowerment. Journal of Community Practice, 18(2),
233-251. https://doi.org/10.1080/10705422.2010.490152

Lin, A. (2015). Citizenship education in American schools and its role in developing civic
engagement: a review of the research. Educational Review, 67(1), 35-63.
https://doi.org/10.1080/00131911.2013.813440

Masika, R., & Jones, ]. (2016). Teaching in Higher Education Building student belonging and
engagement : insights into higher education students ’ experiences of participating and
learning together learning together. 2517(February).
https://doi.org/10.1080/13562517.2015.1122585

Maulana, M. Y. (2023). A systematic literature review on civic engagement program through
citizenship education. 20(2), 341-358.

Mihailidis, P. (2018). Civic media literacies: re-Imagining engagement for civic intentionality*.
Learning, Media and Technology, 43(2), 152-164.
https://doi.org/10.1080/17439884.2018.1428623

Mirra, N., & Garcia, A. (2017). Civic Participation Reimagined: Youth Interrogation and
Innovation in the Multimodal Public Sphere. Review of Research in Education, 41(1), 136-
158. https://doi.org/10.3102/0091732X17690121

OECD. (2025). Global Education Monitoring Report 2025.

Oxfam. (2006). Education for global citizenship: A guide for schools. Oxfam GB.

Pontes, A I. (2019). Youth political (dis)engagement and the need for citizenship education:
Encouraging young people’s civic and political participation through the curriculum.
Education, Citizenship and Social Justice, 14(1), 3-21.
https://doi.org/10.1177/1746197917734542

Pontes, Ana Isabel, Henn, M., & Griffiths, M. D. (2019). Youth political (dis)engagement and the
need for citizenship education: Encouraging young people’s civic and political
participation through the curriculum. Education, Citizenship and Social Justice, 14(1), 3-
21. https://doi.org/10.1177/1746197917734542

Sant, E., Davies, I, Pashby, K., & Shultz, L. (2018). Global Citizenship Education. Bloomsbury
Academic. https://doi.org/10.5040/9781474286749

Tarsidi, D. Z. (2025). The Dynamics of Nationalism and Global Citizenship in the Development
of the Pancasila Campus Tourism Model. International Journal of Religion Education and
Law, 4(2), 145-152. https://doi.org/10.57235 /ijrael.v4i2.6772

Tarsidi, D. Z., Suryadi, K., Budimansyah, D., & Rahmat, R. (2023a). Social media usage and civic
engagement among Indonesian digital natives: An analysis. Jurnal Civics: Media Kajian
Kewarganegaraan, 20(257-269). https://doi.org/DOL.
https://doi.org/10.21831/jc.v20i2.60812

Tarsidi, D. Z., Suryadi, K., Budimansyah, D., & Rahmat, R. (2023b). Unveiling Utopian Civic
Engagement: Empowering Digital Natives through Digital Literacy for a Better Future.
IJRAEL: International Journal of Religion Education and Law, 2(2), 115-125.
https://doi.org/10.57235/ijrael.v2i2.681

UNESCO. (2020a). Global Citizenship Education: Taking it Local.

UNESCO. (2020b). Global education monitoring report 2020: Inclusion and education---All means
all. UNESCO.

Westheimer, ]. (2019). Civic Education and the Rise of Populist Nationalism Civic Education and



QISTINA

RC<r

astna Jurnal Multidisiplin Indonesia

the Rise of Populist Nationalism. Peabody Journal of Education, 94(1), 4-16.
https://doi.org/10.1080/0161956X.2019.1553581

Yusuf, N. (2021). Civic engagement : Digital activism of university students in Malang amidst
covid-19 pandemic Civic engagement : Digital activism of university students in malang
amidst Covid-19 pandemic. Jurnal Civics : Media Kajian Kewarganegaraan, 18(2), 286-
295.

Zahabioun, S., Yousefy, A., Yarmohammadian, M. H., & Keshtiaray, N. (2013). Global Citizenship
Education and Its Implications for Curriculum Goals at the Age of Globalization. 6(1), 195-
206. https://doi.org/10.5539/ies.v6bn1p195




