
QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2725 

Kampus Benteng Pancasila sebagai Laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan: 
Integrasi Nasionalisme dan Kewargaan Global 

 
Deni Zein Tarsidi1, Bramastia2, Leo Agung Sutimin3, Winarno4, Djono5, Endrise Septina 

Rawanoko6, Andrea Salsalova7 
Pusat Studi Pengamalan Pancasila, Universitas Sebelas Maret, Surakarta, Jawa Tengah, 

Indonesia1,2,3,4,5,6,7 
Email: denizein@staff.uns.ac.id1  

 

Abstract 
Gagasan Kampus Benteng Pancasila berangkat dari pertanyaan yang sederhana namun menentukan: 
bagaimana kampus dapat menjadi laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan yang mampu 
mengintegrasikan nasionalisme dan kewargaan global tanpa menjadikan keduanya saling meniadakan. 
Artikel ini bertujuan menjelaskan mekanisme integrasi tersebut melalui desain kualitatif dengan 
metode studi kasus di Universitas Sebelas Maret. Data dihimpun dari analisis dokumen institusional dan 
dokumen program, observasi pada ruang serta aktivitas kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai, 
dan wawancara semi-terstruktur dengan civitas akademika (pengelola program, dosen, dan mahasiswa 
lintas latar). Analisis tematik menunjukkan empat temuan utama: (1) Pancasila bekerja sebagai 
pengalaman ruang yang menormalisasi perjumpaan lintas identitas; (2) integrasi nilai menguat ketika 
pembelajaran bergerak melalui pengalaman partisipasi yang disertai refleksi moral; (3) kewargaan 
global paling bermakna saat berjangkar pada tanggung jawab kebangsaan dan diterjemahkan ke isu-isu 
publik yang dialami mahasiswa; (4) kualitas dialog dan rasa diakui menjadi prasyarat agar keterlibatan 
tidak jatuh ke kepatuhan seremonial. Berdasarkan temuan tersebut, artikel ini menawarkan konsep 
“arena integrasi” sebagai model kerja kampus melalui ruang proyek kewarganegaraan, pengalaman, 
refleksi, dan dialog dirajut sebagai rangkaian cara untuk membentuk nasionalisme yang matang dan 
kewargaan global yang membumi. Keterbatasan studi ini terletak pada sifatnya sebagai kasus tunggal 
dan belum menelusuri dampak jangka panjang, sehingga riset komparatif lintas kampus dan studi 
longitudinal disarankan untuk menguji ketahanan mekanisme integrasi serta menyusun indikator 
operasional yang lebih tajam. 
Keywords: Kampus Benteng Pancasila, Laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan, Nasionalisme, 
Kewargaaan Global 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License. 
 

INTRODUCTION 
Lahirnya gagasan “Kampus Benteng Pancasila” terasa masuk akal bila kewarganegaraan 

dibaca sebagai pengalaman hidup, bukan sekadar materi kuliah. Di kampus, mahasiswa bukan 
hanya mempelajari Pancasila sebagai teks, tetapi menjalani Pancasila sebagai realistis nyata 
melalui ruang, simbol, kebiasaan, dan keputusan sehari-hari. Di titik ini, kampus bisa 
dibayangkan sebagai laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan: tempat nasionalisme diuji 
dalam praktik, sekaligus tempat kewargaan global dipelajari tanpa harus “mengurangi” 
kecintaan pada Indonesia.. 

Masalahnya, Pendidikan Kewarganegaraan sering terjebak pada pola lama: menuntut 
hafalan fakta, menonjolkan narasi heroik, lalu berharap lahir keterlibatan warga secara 
otomatis. Banks mengingatkan bahwa kurikulum yang “triumfalistik” dan satu dimensi justru 
gagal mengajak peserta didik memahami kompleksitas kebebasan, ketimpangan, dan 
perjuangan keadilan (Banks, 2015). Ketika pembelajaran seperti ini dominan, yang tumbuh 
bukan rasa memiliki, melainkan kejenuhan bahkan jarak emosional terhadap politik dan 
kehidupan publik. Dalam kerangka Banks, kondisi itu dekat dengan gejala failed citizenship: 

mailto:denizein@staff.uns.ac.id1
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2726 

ketika sistem sosial-politik membuat kelompok tertentu merasa tidak sungguh-sungguh diakui, 
sehingga identitas dan loyalitas kebangsaannya melemah, dan partisipasi politiknya minimal 
(Banks, 2015) 

Kegelisahan serupa muncul dalam studi tentang generasi muda di berbagai demokrasi. 
Pontes, Henn, dan Griffiths menunjukkan adanya kekhawatiran jangka panjang tentang 
“penarikan diri” warga dari partisipasi demokratis, terutama pada kelompok muda (Ana Isabel 
Pontes et al., 2019). Menariknya, mereka juga menegaskan bahwa faktor pembentuk 
keterlibatan politik anak muda itu rumit: dipengaruhi keluarga, teman sebaya, media, 
organisasi, dan sekolah. Artinya, kelas kewarganegaraan yang baik tidak bisa bekerja sendirian; 
ia butuh ekosistem. Di sisi lain, penelitian juga memberi harapan: partisipasi dalam kelas 
kewarganegaraan sering disebut sebagai prediktor kuat bagi voting dan keterlibatan 
demokratis di masa dewasa, dengan efek yang cenderung bertahan (A I Pontes, 2019). 

Di sinilah perguruan tinggi menjadi penting. Pendidikan Kewarganegaraan pada level 
kampus memiliki peluang yang tidak dimiliki sekolah: ruang otonomi lebih besar, perjumpaan 
lintas latar lebih beragam, dan akses langsung pada isu publik yang “real time”. Beberapa 
literatur tentang Pendidikan kewarganegaraan menunjukkan bahwa keterlibatan sipil tidak 
cukup dibangun lewat ceramah; ia membutuhkan pengalaman. Program service-learning, 
misalnya proyek pelayanan masyarakat yang terintegrasi dengan kurikulum dipandang dapat 
memperkuat civic engagement karena mahasiswa mengalami hubungan konkret antara kelas 
dan kebutuhan komunitas, lalu diajak refleksi atas pengalaman itu (Lin, 2015). Penekanan pada 
refleksi ini terasa manusiawi: tindakan warga tidak hanya dinilai dari ramai-ramai ikut 
kegiatan, tetapi dari proses memahami mengapa sebuah tindakan publik layak dilakukan. 

Pada saat yang sama, dunia yang dihadapi mahasiswa sudah jauh lebih “global” dan saling 
terhubung. UNESCO, lewat kerangka Global Citizenship Education, menekankan kebutuhan 
membangun pengetahuan, keterampilan, nilai, dan sikap agar peserta didik mampu 
berkontribusi pada dunia yang lebih damai, adil, dan berkelanjutan (Oxfam, 2006; UNESCO, 
2020a; Zahabioun et al., 2013). OECD juga menempatkan global competence sebagai 
kemampuan untuk memahami isu global, menghargai perspektif berbeda, berinteraksi lintas 
budaya, dan bertindak untuk kebaikan bersama (OECD, 2025). Dalam konteks Indonesia, hal 
ini menuntut perenungan: bagaimana menjadi warga dunia tanpa kehilangan jangkar 
kebangsaan? Pancasila sebenarnya menyediakan bahasa etik untuk menjembatani ketegangan 
itu, ketuhanan yang memuliakan martabat, kemanusiaan yang menolak dehumanisasi, 
persatuan yang tidak paranoid, kerakyatan yang mengutamakan musyawarah, dan keadilan 
sosial yang menolak ketimpangan. 

Gagasan “Kampus Benteng Pancasila” di UNS bergerak di wilayah jembatan itu. Secara 
historis, UNS menarasikan pengukuhan dirinya sebagai Kampus Benteng Pancasila (termasuk 
momentum deklarasi) sebagai komitmen nilai yang ingin dihidupkan dalam budaya kampus 
(Antara, 2018). Model wisata kampus Pancasila ditampilkan sebagai upaya menghadirkan 
Pancasila bukan hanya sebagai slogan, tetapi sebagai pengalaman ruang: ada “titik-titik 
simbolik” seperti tempat ibadah semua agama/keyakinan yang diakui negara sebagai penguat 
nasionalisme dan karakter toleransi dan mengakui ada keberagaman dalam perspektif agama 
(Tarsidi, 2025). Pada saat yang sama, model itu juga dibaca sebagai jalan untuk menumbuhkan 
kewargaan global melalui praktik pendidikan, pariwisata kampus, dan kultur akademik yang 
membuka dialog lintas batas. 

Titik kebaruan yang hendak ditegaskan artikel ini terletak pada cara memandang 
kampus. Kampus tidak diposisikan sebagai “panggung” tempat nasionalisme dan kewargaan 
global hadir berdampingan tanpa saling menyentuh, melainkan sebagai arena integrasi yang 
sengaja dirancang agar keduanya saling membentuk. Dalam praktik pendidikan, nasionalisme 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2727 

kerap diperlakukan sebagai urusan “ke dalam” menguatkan identitas bangsa, meneguhkan 
simbol, merawat loyalitas. Kewargaan global diposisikan sebagai urusan “ke luar” merespons 
tuntutan dunia, jargon internasionalisasi, atau sekadar menambah wawasan lintas budaya. 
Cara membelah seperti ini tampak rapi, tetapi diam-diam membuat pembelajaran kehilangan 
daya ubah. Pancasila justru menawarkan kompas etik untuk menyatukan keduanya: 
nasionalisme yang dewasa tidak anti-dunia, sementara kewargaan global yang bermakna tidak 
mengambang tanpa akar. Di titik perjumpaan itu, mahasiswa belajar menautkan tanggung 
jawab pada tanah air dengan kepedulian pada masalah bersama, seperti: krisis iklim, 
misinformasi, ketimpangan, hingga intoleransi sebagai bagian dari satu pekerjaan kewargaan 
yang sama. 

Dengan kerangka tersebut, “Kampus Benteng Pancasila sebagai Laboratorium Pendidikan 
Kewarganegaraan” dimaksudkan untuk menempatkan UNS (dan kampus pada umumnya) 
sebagai ruang belajar yang utuh, bukan sekadar ruang kuliah. Yang dipadukan bukan hanya 
materi tentang kewarganegaraan, tetapi juga pengalaman partisipasi, latihan refleksi moral, 
dan perjumpaan lintas identitas yang nyata. Laboratorium di sini berarti ada “situasi sosial” 
yang memungkinkan nilai diuji, bukan hanya diucapkan. Pendidikan kewarganegaraan tidak 
lagi berhenti pada ukuran sederhana, apakah mahasiswa memahami konsep atau tidak. Ia 
bergeser ke pertanyaan yang lebih pelan namun lebih menuntut: ketika berhadapan dengan 
masalah publik, nilai apa yang sungguh dipilih untuk dihidupi, dan tindakan apa yang sanggup 
diambil tanpa merusak martabat manusia. 

 
RESEARCH METHODS 

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif-interpretif dengan metode studi kasus, 
karena gagasan “Kampus Benteng Pancasila” dipahami sebagai praktik sosial yang hidup, 
terlihat dalam kebijakan, simbol ruang, kebiasaan, dan pengalaman warga kampus bukan 
sekadar slogan atau materi kuliah. UNS dipilih sebagai kasus tunggal yang kaya untuk membaca 
bagaimana nasionalisme dan kewargaan global tidak diletakkan berdampingan secara pasif, 
melainkan diupayakan menjadi arena integrasi yang sengaja dirancang. Batas kasus ditetapkan 
pada tiga ranah yang saling bertaut: narasi dan kebijakan institusional tentang Kampus 
Benteng Pancasila, pengalaman ruang dan simbol (termasuk titik-titik simbolik serta model 
wisata kampus Pancasila), serta praktik pedagogi dan pengalaman mahasiswa dalam 
pembelajaran dan aktivitas kemahasiswaan yang memunculkan latihan kewarganegaraan. 

Sumber data diperoleh melalui analisis dokumen, observasi lapangan, dan wawancara 
semi-terstruktur. Dokumen yang dikaji mencakup pernyataan resmi, materi publikasi, naskah 
atau rilis terkait deklarasi, serta dokumen program yang merepresentasikan bagaimana 
kampus membingkai Pancasila, nasionalisme, toleransi, dan horizon globalnya. Observasi 
dilakukan pada ruang-ruang publik dan kegiatan kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai, 
tempat Pancasila “diuji” melalui interaksi nyata, bukan hanya diucapkan dengan posisi peneliti 
sebagai pengamat partisipatif moderat agar dapat menangkap dinamika sosial sekaligus 
menjaga jarak reflektif. Wawancara semi-terstruktur dilakukan dengan partisipan yang dipilih 
secara purposive untuk merepresentasikan variasi pengalaman dan peran, seperti pengelola 
program/narasi Kampus Benteng Pancasila, dosen pengampu MKWK/PKn atau pembina 
kegiatan kemahasiswaan, mahasiswa dari latar dan angkatan berbeda, serta pihak yang terlibat 
dalam kegiatan simbolik atau wisata kampus; jumlah partisipan mengikuti kecukupan makna 
sampai tema-tema mulai berulang (Creswell, 2010). 

Analisis data dilakukan secara tematik dengan memadukan gerak induktif dan deduktif. 
Peneliti membaca data berulang, menyusun kode awal dari transkrip, catatan observasi, dan 
dokumen, lalu mengelompokkan kode menjadi tema yang menggambarkan mekanisme 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2728 

integrasi nasionalisme dan kewargaan global di dalam kehidupan kampus. Kerangka 
konseptual seperti kritik kurikulum triumphalistik dan gejala failed citizenship (Banks, 2015), 
penekanan pengalaman-refleksi dalam pembelajaran kewarganegaraan (Lin, 2015), serta 
orientasi kompetensi kewargaan global (OECD, 2025; UNESCO, 2020b) digunakan sebagai 
sensitizing concepts yang memandu analisis tanpa memaksa data agar patuh pada teori. Untuk 
menjaga ketelitian, peneliti menggunakan triangulasi sumber dan teknik, melakukan 
konfirmasi terbatas atas ringkasan temuan kunci kepada beberapa partisipan (member 
checking), serta menjaga jejak keputusan analisis melalui catatan reflektif (analytic memo) dan 
dokumentasi proses (audit trail) (Braun & Clarke, 2006). Secara etis, penelitian menekankan 
persetujuan sadar, kerahasiaan identitas partisipan, serta kehati-hatian pada relasi kuasa di 
lingkungan kampus, terutama agar mahasiswa merasa aman menyampaikan pengalaman yang 
mungkin kritis tanpa konsekuensi akademik. 
 
RESEARCH RESULTS AND DISCUSSION 
Research Result 

Data penelitian ini ditopang oleh tiga jenis bahan: (1) dokumen institusional dan 
dokumen program yang merepresentasikan narasi “Kampus Benteng Pancasila”, (2) observasi 
pada ruang publik/kegiatan kampus yang berfungsi sebagai simpul nilai, dan (3) wawancara 
semi-terstruktur dengan civitas akademika, mulai dari pengelola program, dosen 
pengampu/pembina, sampai mahasiswa dengan latar dan angkatan berbeda. Dalam situasi 
pengumpulan data, tampak bahwa “Benteng Pancasila” lebih mudah ditangkap bukan lewat 
satu peristiwa besar, melainkan lewat rangkaian kejadian kecil yang berulang: bagaimana 
ruang ditata, bagaimana simbol diberi makna, bagaimana dialog (atau ketegangan) dikelola, 
dan bagaimana mahasiswa menautkan semua itu dengan pengalaman kewargaan mereka 
sendiri. 

Tema pertama yang muncul adalah Pancasila sebagai pengalaman ruang (spatialized 
civics). Tema ini berarti bahwa Pancasila tidak hanya hadir sebagai wacana normatif, tetapi 
“menubuh” dalam tata ruang, titik simbolik, dan kebiasaan interaksi di ruang publik kampus 
sehingga mahasiswa mengalami nilai melalui perjumpaan yang konkret. Bukti tema ini 
biasanya tampak saat dokumen dan narasi program menegaskan keberadaan “titik-titik 
simbolik” (misalnya ruang ibadah lintas agama/keyakinan, rute wisata kampus Pancasila), lalu 
observasi memperlihatkan bagaimana titik itu dipakai, apakah menjadi ruang perjumpaan, 
sekadar latar foto, atau bahkan dihindari pada momen tertentu (Dokumen D1; Observasi-1). Di 
wawancara, tema ini sering muncul sebagai narasi pengalaman: mahasiswa menyebut nilai 
persatuan/toleransi bukan sebagai hafalan, melainkan sebagai “rasa” yang muncul ketika 
berada dalam ruang yang menormalisasi keberagaman (Wawancara Mhs-2). Nuansanya tidak 
seragam: sebagian mahasiswa mengalami ruang simbolik sebagai penguat identitas 
kebangsaan yang inklusif, sementara sebagian lain merasa simbolnya “ada” tetapi tidak 
otomatis mengubah relasi sosial jika tidak disertai fasilitasi dialog yang konsisten (Wawancara 
Mhs-4). 

Tema kedua adalah integrasi nasionalisme–kewargaan global melalui pedagogi 
pengalaman dan refleksi (experiential–reflective civic learning). Tema ini berarti bahwa proses 
kewargaan di kampus menjadi lebih bermakna ketika mahasiswa tidak berhenti pada 
pengetahuan konsep, tetapi menjalani pengalaman (misalnya kegiatan pengabdian, proyek 
sosial, praktik organisasi) lalu diminta memikirkan ulang pengalaman itu dalam bingkai etik 
Pancasila. Dalam data, pola ini biasanya terlihat ketika dokumen kurikuler/kegiatan 
menekankan keterlibatan dan refleksi, observasi menangkap adanya sesi reflektif (formal 
maupun informal), lalu wawancara menunjukkan perubahan cara pandang: mahasiswa mulai 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2729 

memaknai tindakan publik sebagai pilihan nilai bukan sekadar ikut kegiatan (Dokumen D2; 
Observasi-2; Wawancara Mhs-1). Variasi penting muncul pada kualitas refleksi: pada kelompok 
tertentu refleksi bergerak ke pertanyaan moral (misalnya tentang martabat, keadilan, dan cara 
bertindak tanpa merendahkan pihak lain), sementara pada kelompok lain refleksi berhenti 
sebagai laporan kegiatan administratif (Wawancara Dsn-2 vs. Wawancara Mhs-5). Perbedaan 
ini memberi petunjuk bahwa “pengalaman” saja belum cukup; pengalaman perlu dipandu agar 
tidak berubah menjadi rutinitas. 

Tema ketiga adalah kewargaan global yang berjangkar (anchored global citizenship). 
Tema ini berarti bahwa orientasi global tidak dipahami sebagai “internasionalisasi” yang 
mengambang, melainkan sebagai kemampuan membaca isu global melalui tanggung jawab 
kebangsaan, misinformasi, krisis iklim, ketimpangan, intoleransi yang terasa dekat dengan 
kehidupan sehari-hari mahasiswa. Bukti temanya biasanya muncul ketika dokumen dan 
program kampus memakai bahasa “global” (kolaborasi, dialog, keberlanjutan), tetapi 
wawancara menunjukkan momen ketika mahasiswa benar-benar mengaitkannya dengan 
pilihan tindakan di lingkungan lokal: memilih sumber informasi, mengelola perbedaan, atau 
menyusun aksi sosial yang tidak sekadar simbolik (Dokumen D3; Wawancara Mhs-3). Nuansa 
di sini cukup tajam: ada mahasiswa yang menganggap “global” sebagai perluasan empati dan 
jejaring untuk masalah bersama, ada pula yang memaknai “global” sebagai label prestise yang 
jauh dari realitas sosial kampus (Wawancara Mhs-6). Perbedaan ini penting karena 
memperlihatkan bahwa integrasi nilai tidak otomatis terjadi hanya karena istilah “global 
competence”. 

Tema keempat adalah tata kelola dialog dan rasa diakui (recognition). Tema ini berarti 
bahwa laboratorium kewargaan bekerja ketika kampus menyediakan ruang aman untuk 
berbeda pendapat dan merasa diakui sebagai bagian dari komunitas politik kampus; 
sebaliknya, ia melemah ketika kritik dianggap ancaman atau ketika sebagian kelompok merasa 
hanya “ditampilkan” tanpa benar-benar didengar. Pada data, tema ini sering tampak sebagai 
ketegangan antara narasi resmi yang harmonis dan pengalaman lapangan yang lebih kompleks: 
dokumen menonjolkan persatuan, tetapi wawancara mengisahkan momen-momen ketika 
mahasiswa ragu bersuara, atau merasa pembicaraan tentang kebangsaan terlalu satu arah 
(Dokumen D1; Wawancara Mhs-7). Observasi pada forum-forum diskusi/organisasi biasanya 
memperlihatkan indikator kecil: siapa yang berbicara, siapa yang diam, dan bagaimana 
perbedaan dikelola (Observasi-3). Triangulasi di sini sering menemukan titik konflik produktif: 
narasi institusi mengklaim keterbukaan, tetapi praktiknya bergantung pada fasilitator, kultur 
unit, dan sensitivitas isu yang sedang dibicarakan. Di antara pola-pola di atas, muncul kasus 
menyimpang yang justru membantu membaca batas laboratorium ini: sebagian mahasiswa 
menunjukkan “kelelahan simbolik” mengakui pentingnya Pancasila, tetapi merasa kegiatan 
terlalu seremonial sehingga tidak menyentuh dilema nyata yang mereka hadapi (Wawancara 
Mhs-8). Ini tidak serta-merta membatalkan gagasan Kampus Benteng Pancasila; ia justru 
mengingatkan bahwa keberhasilan tidak ditentukan oleh banyaknya simbol, melainkan oleh 
kualitas pengalaman dan keberanian institusi merawat ruang kritik. 
 
Discussion 

Benang merah temuan ini mengarah pada satu intuisi yang terasa sederhana tapi 
menuntut: kewarganegaraan di kampus bukan terutama soal “apa yang diketahui mahasiswa,” 
melainkan “bagaimana kampus mengondisikan pengalaman” sehingga pengetahuan berubah 
menjadi kebiasaan etis. Di sini, rasa memiliki (belonging) menjadi pintu awal. Literatur tentang 
keterikatan mahasiswa mengingatkan bahwa keterlibatan tumbuh ketika mahasiswa merasa 
diakui, aman, dan punya tempat dalam komunitas belajar; pengalaman “belonging” sering 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2730 

menjadi prasyarat bagi partisipasi yang lebih luas di ruang publik kampus (Dost & Smith, 2023; 
Masika & Jones, 2016). Dalam konteks Kampus Benteng Pancasila, rasa memiliki ini tidak netral: 
ia diarahkan oleh etika Pancasila agar kebersamaan tidak berubah menjadi eksklusivitas. 

Kerangka global citizenship education (GCE) sendiri, jika dibaca dari peta riset 10 tahun 
terakhir menunjukkan bahwa “global” mudah tergelincir menjadi kosmetik internasionalisasi 
bila tidak diinstitusikan dalam kurikulum, pengalaman, dan budaya akademik. Analisis kritis 
tentang program GCE di perguruan tinggi menekankan pentingnya institutionalisation: bukan 
sekadar menambah mata kuliah atau kegiatan, melainkan membangun konsistensi antara 
tujuan, pedagogi, dan pengalaman mahasiswa (Aktas et al., 2016). Dua tinjauan besar juga 
menunjukkan pola serupa: riset GCE cenderung beragam orientasi (dari liberal hingga kritis), 
sering timpang antara retorika nilai dan bukti transformasi, serta membutuhkan perhatian 
pada konteks kuasa, ketimpangan, dan desain pembelajaran yang konkret (Goren & Yemini, 
2017; Horey et al., 2018). Dalam titik ini, gagasan “arena integrasi” pada artikel ini tidak 
berangkat dari ambisi menyatukan dua istilah besar, melainkan dari kebutuhan praktis: 
membangun jalur pengalaman yang membuat nasionalisme dan kewargaan global saling 
membentuk, bukan saling meniadakan. 

Perdebatan tentang tipologi GCE menjadi relevan bukan sebagai pameran konsep, 
melainkan sebagai cermin. Pashby dkk, memetakan bagaimana GCE bergerak dalam spektrum 
orientasi dan bagaimana perbedaan orientasi itu berpengaruh pada isi, pedagogi, dan “jenis 
warga” yang dibayangkan (Sant et al., 2018). Temuan artikel ini cenderung menguatkan posisi 
bahwa jangkar etik lokal (Pancasila) justru bisa menjadi prasyarat bagi GCE yang tidak 
mengambang. Menjadi warga dunia, dalam pengalaman partisipan, tidak berarti menipiskan 
identitas nasional; ia berarti memperluas tanggung jawab moral sambil menjaga batas etis pada 
dehumanisasi, ujaran kebencian, dan logika kekerasan. Seruan dekolonisasi pendidikan tinggi 
mengingatkan bahwa internasionalisasi sering membawa hierarki pengetahuan, siapa yang 
dianggap “pusat,” siapa yang sekadar “kasus pinggiran.” Adefila dkk, menunjukkan bagaimana 
suara dan lokasi geografis dalam debat dekolonisasi ikut menentukan arah perubahan, dan 
mengapa kurikulum global perlu sensitif pada relasi kuasa dan warisan kolonial (Adefila et al., 
2021). Temuan artikel ini, ketika dibaca melalui lensa tersebut, menuntut kehati-hatian: 
integrasi nasionalisme–kewargaan global tidak cukup berbicara tentang “membuka diri,” tetapi 
juga tentang siapa yang menentukan definisi “global” dan pengalaman apa yang dianggap sah 
sebagai pengetahuan. Dalam nada yang sejalan, Waghid dan Hungwe mengajukan pentingnya 
Ubuntu sebagai horizon etik yang bisa menantang individualisme dalam GCE (Hungwe, 2023), 
sementara Bosio memperlihatkan bagaimana pendidik di Global South menegosiasikan GCE 
dalam kondisi institusional yang tidak selalu ideal (Bosio, 2023). 

Pada level mekanisme, temuan tentang kurikulum,pengalaman, dan refleksi 
bersinggungan kuat dengan tradisi service-learning dan pembelajaran berorientasi 
keterlibatan. Dua studi tentang program mandatory academic service-learning menunjukkan 
bahwa pengalaman pelayanan yang terstruktur, terutama bila diikuti refleksi yang serius 
berkaitan dengan keterlibatan sipil yang lebih berkelanjutan bahkan setelah lulus (Knapp, 
2010). Dari sisi dampak afektif-moral, meta-analisis tentang service-learning juga menegaskan 
kontribusinya terhadap empati mahasiswa, sebuah kapasitas yang sering menjadi jembatan 
antara “memahami isu” dan “mau bertindak” (Mihailidis, 2018). Temuan kasus India 
menunjukkan bahwa service-learning dapat mengubah pola keterlibatan, terutama ketika 
mahasiswa merasakan hubungan nyata antara kelas dan komunitas (Jaffer, 2021). Dalam 
konteks Indonesia, tinjauan sistematis tentang pemrograman civic engagement di pendidikan 
tinggi juga mengisyaratkan bahwa desain program bukan sekadar intensitas kegiatan yang 
menentukan kualitas output kewargaan (Maulana, 2023). Artinya, “laboratorium” bukan 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2731 

metafora kosong: ia menuntut protokol pedagogis yang jelas, ruang refleksi yang aman, dan 
penilaian yang tidak hanya seremonial semata. 

Temuan tentang ketegangan (sebagian mahasiswa memandang program sebagai 
branding) juga dapat dibaca sebagai gejala yang lebih luas: di banyak demokrasi, Pendidikan 
Kewarganegaraan menghadapi kelelahan publik, sinisme, dan ketidakpercayaan. Pontes dkk 
menandai kompleksitas pembentuk partisipasi politik anak muda dan mengingatkan bahwa 
sekolah/kampus tidak bekerja sendirian; ia beroperasi dalam ekosistem keluarga, teman 
sebaya, media, dan organisasi (A I Pontes, 2019). Dalam konteks naiknya populisme, 
Westheimer mengingatkan bahwa Pendidikan Kewarganegaraan berhadapan dengan godaan 
simplifikasi, seperti narasi “kita vs mereka” yang justru merusak kapasitas demokratis 
(Westheimer, 2019). Di ranah digital, Mirra dan Garcia menunjukkan bagaimana kaum muda 
bernegosiasi dalam ruang publik multimodal yang penuh peluang sekaligus penuh distorsi 
(Mirra & Garcia, 2017; Tarsidi et al., 2023a). Di Indonesia, studi tentang aktivisme digital 
mahasiswa pada masa pandemi memperlihatkan pergeseran pola keterlibatan dari aksi 
konvensional ke ruang daring, sekaligus menegaskan bahwa “ruang publik” kini tidak bisa 
dilepaskan dari platform digital (Tarsidi et al., 2023b; Yusuf, 2021). Jika temuan-temuan ini 
ditarik ke kasus Kampus Benteng Pancasila, maka integrasi nasionalisme–kewargaan global 
perlu memasukkan literasi platform dan etika informasi sebagai bagian dari latihan kewargaan, 
bukan sekadar pelengkap. 

Di titik ini, kontribusi artikel ini dapat ditegaskan sebagai model konseptual “arena 
integrasi” berbasis tiga mekanisme. Mekanisme pertama bersifat spasial-simbolik: nilai 
Pancasila dihadirkan sebagai pengalaman ruang yang membentuk rasa memiliki dan batas etis 
pergaulan. Mekanisme kedua bersifat kurikuler-eksperiensial: nasionalisme dan kewargaan 
global dipelajari melalui proyek nyata (pengabdian, wisata kampus bernilai, organisasi) yang 
diikat oleh tugas akademik dan refleksi. Mekanisme ketiga bersifat dialogis-jaringan: kampus 
menciptakan kesempatan dialog lintas identitas termasuk melalui skema virtual exchange dan 
pengalaman global daring agar “global” dialami sebagai perjumpaan, bukan sekadar wacana 
(Helm et al., 2024). Ketiganya dikunci oleh refleksi moral: ruang memberi situasi, pengalaman 
memberi bahan, dialog memberi perspektif; refleksi memberi arah. 

Implikasi praktisnya terasa cukup konkret. (1) penguatan Kampus Benteng Pancasila 
perlu bergerak dari agenda seremoni ke desain pengalaman: kalender kegiatan 
kemahasiswaan dan MKWK PKn disusun sebagai jalur perkembangan (dari orientasi nilai, 
proyek sosial, refleksi etis, dan aksi publik yang bertanggung jawab). (2) wisata kampus 
Pancasila sebaiknya tidak berhenti sebagai tur simbol, melainkan menjadi pedagogi tempat: 
tiap titik ruang dihubungkan dengan dilema kewargaan kontemporer (misinformasi, 
intoleransi, ketimpangan, krisis iklim) agar nasionalisme tidak jatuh menjadi nostalgia. (3) 
literasi digital perlu diposisikan sebagai bagian inti dari kewargaan: mahasiswa dilatih bukan 
hanya “aktif,” tetapi juga bertanggung jawab dalam produksi dan sirkulasi informasi. 

 
CONCLUSION 

Kampus dapat berfungsi sebagai laboratorium Pendidikan Kewarganegaraan ketika 
nasionalisme dan kewargaan global tidak diperlakukan sebagai dua agenda yang berjalan 
sendiri-sendiri, melainkan diintegrasikan melalui rancangan pengalaman yang nyata dan 
berulang. Pada konteks Kampus Benteng Pancasila, integrasi itu tampak bekerja ketika 
Pancasila hadir sebagai pengalaman ruang yang memfasilitasi perjumpaan lintas identitas, 
pembelajaran kewarganegaraan bergerak dari ceramah menuju partisipasi yang disertai 
refleksi moral, dan orientasi global dipahami sebagai kemampuan membaca isu bersama serta 
bertindak tanpa kehilangan jangkar kebangsaan; dengan demikian, nasionalisme memperoleh 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2732 

bentuk yang lebih dewasa (tanggung jawab publik), sementara kewargaan global menjadi lebih 
membumi (empati dan kerja sama lintas batas yang tetap berpijak pada martabat manusia). 
Meski demikian, studi ini memiliki keterbatasan yang perlu diakui: jangkauan penelitian 
bersifat studi kasus pada satu kampus sehingga generalisasi harus dilakukan secara hati-hati; 
data juga sangat bergantung pada akses partisipan dan situasi sosial saat pengumpulan data, 
sehingga pengalaman kelompok yang lebih diam, skeptis, atau jauh dari program nilai mungkin 
belum tertangkap sepenuhnya; selain itu, penelitian ini belum menelusuri dampak jangka 
panjang terhadap praktik kewargaan mahasiswa setelah lulus. Karena itu, riset lanjutan 
disarankan bergerak ke arah komparatif lintas kampus untuk menguji apakah mekanisme 
integrasi ini konsisten pada konteks kelembagaan yang berbeda, serta studi longitudinal untuk 
melihat apakah pengalaman ruang,partisipasi, dan refleksi benar-benar membentuk disposisi 
kewargaan yang bertahan; di saat yang sama, pengembangan konsep “arena integrasi” dapat 
dipertajam menjadi model operasional yang lebih terukur, misalnya dengan indikator kualitas 
dialog, kedalaman refleksi, dan keterhubungan isu global dengan tindakan lokal agar dapat 
diuji dan disempurnakan pada penelitian berikutnya.  

Ucapan terima kasih disampaikan kepada pihak Universitas Sebelas Maret dan unit 
terkait yang memfasilitasi akses data dan kegiatan penelitian, khususnya LPPM, Pusat Studi 
Pengamalan Pancasila, para dosen dan mahasiswa yang bersedia menjadi partisipan. 
 
BIBLIOGRAPHY 
Adefila, A., Teixeira, R. V., Morini, L., Teixeira, M. L., Mara, T., Guerra, Z., Delboni, F., Spolander, 

G., & Khalil-babatunde, M. (2021). Higher education decolonisation : # Whose voices and 
their geographical locations ? Globalisation, Societies and Education, 0(0), 1–15. 
https://doi.org/10.1080/14767724.2021.1887724 

Aktas, F., Pitts, K., & Richards, J. C. (2016). Institutionalizing Global Citizenship : A Critical 
Analysis of Higher Education Programs and Curricula. 
https://doi.org/10.1177/1028315316669815 

Banks, J. (2015). Failed citizenship, civic engagement, and education. Kappa Delta Pi Record, 
51(4), 151–154. https://doi.org/10.1080/00228958.2015.1089616 

Bosio, E. (2023). Global South university educators ’ perceptions of global citizenship education : 
Reflective dialogue , social change , and critical awareness. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 
Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Creswell, J. W. (2010). Research design: pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan campuran. 
Pustaka Pelajar. 

Dost, G., & Smith, L. M. (2023). Understanding higher education students ’ sense of belonging : 
a qualitative meta-ethnographic analysis ABSTRACT. Journal of Further and Higher 
Education, 47(6), 822–849. https://doi.org/10.1080/0309877X.2023.2191176 

Goren, H., & Yemini, M. (2017). Global citizenship education redefined – A systematic review of 
empirical studies on global citizenship education. International Journal of Educational 
Research, 82, 170–183. https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.ijer.2017.02.004 

Helm, F., Baroni, A., & Acconcia, G. (2024). Global citizenship online in higher education. 
Educational Research for Policy and Practice, 23(1), 1–18. 
https://doi.org/10.1007/s10671-023-09351-6 

Horey, D., Fortune, T., Nicolacopoulos, T., Kashima, E., & Mathisen, B. (2018). Global Citizenship 
and Higher Education: A Scoping Review of the Empirical Evidence. Journal of Studies in 
International Education, 22(5), 472–492. https://doi.org/10.1177/1028315318786443 

Hungwe, J. P. (2023). ‘ Globalizing ’ ubuntu for global citizenship education : A decolonial 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2733 

perspective. 18(2), 215–227. 
Jaffer, R. (2021). Service-learning effects on student civic engagement and community - A case 

study from India. 2005. https://doi.org/10.1177/17461979211041334 
Knapp, T. (2010). Service-learning’s impact on college students’ commitment to future civic 

engagement, self-efficacy, and social empowerment. Journal of Community Practice, 18(2), 
233–251. https://doi.org/10.1080/10705422.2010.490152 

Lin, A. (2015). Citizenship education in American schools and its role in developing civic 
engagement: a review of the research. Educational Review, 67(1), 35–63. 
https://doi.org/10.1080/00131911.2013.813440 

Masika, R., & Jones, J. (2016). Teaching in Higher Education Building student belonging and 
engagement : insights into higher education students ’ experiences of participating and 
learning together learning together. 2517(February). 
https://doi.org/10.1080/13562517.2015.1122585 

Maulana, M. Y. (2023). A systematic literature review on civic engagement program through 
citizenship education. 20(2), 341–358. 

Mihailidis, P. (2018). Civic media literacies: re-Imagining engagement for civic intentionality*. 
Learning, Media and Technology, 43(2), 152–164. 
https://doi.org/10.1080/17439884.2018.1428623 

Mirra, N., & Garcia, A. (2017). Civic Participation Reimagined: Youth Interrogation and 
Innovation in the Multimodal Public Sphere. Review of Research in Education, 41(1), 136–
158. https://doi.org/10.3102/0091732X17690121 

OECD. (2025). Global Education Monitoring Report 2025. 
Oxfam. (2006). Education for global citizenship: A guide for schools. Oxfam GB. 
Pontes, A I. (2019). Youth political (dis)engagement and the need for citizenship education: 

Encouraging young people’s civic and political participation through the curriculum. 
Education, Citizenship and Social Justice, 14(1), 3–21. 
https://doi.org/10.1177/1746197917734542 

Pontes, Ana Isabel, Henn, M., & Griffiths, M. D. (2019). Youth political (dis)engagement and the 
need for citizenship education: Encouraging young people’s civic and political 
participation through the curriculum. Education, Citizenship and Social Justice, 14(1), 3–
21. https://doi.org/10.1177/1746197917734542 

Sant, E., Davies, I., Pashby, K., & Shultz, L. (2018). Global Citizenship Education. Bloomsbury 
Academic. https://doi.org/10.5040/9781474286749 

Tarsidi, D. Z. (2025). The Dynamics of Nationalism and Global Citizenship in the Development 
of the Pancasila Campus Tourism Model. International Journal of Religion Education and 
Law, 4(2), 145–152. https://doi.org/10.57235/ijrael.v4i2.6772 

Tarsidi, D. Z., Suryadi, K., Budimansyah, D., & Rahmat, R. (2023a). Social media usage and civic 
engagement among Indonesian digital natives: An analysis. Jurnal Civics: Media Kajian 
Kewarganegaraan, 20(257–269). https://doi.org/DOI. 
https://doi.org/10.21831/jc.v20i2.60812 

Tarsidi, D. Z., Suryadi, K., Budimansyah, D., & Rahmat, R. (2023b). Unveiling Utopian Civic 
Engagement: Empowering Digital Natives through Digital Literacy for a Better Future. 
IJRAEL: International Journal of Religion Education and Law, 2(2), 115–125. 
https://doi.org/10.57235/ijrael.v2i2.681 

UNESCO. (2020a). Global Citizenship Education: Taking it Local. 
UNESCO. (2020b). Global education monitoring report 2020: Inclusion and education---All means 

all. UNESCO. 
Westheimer, J. (2019). Civic Education and the Rise of Populist Nationalism Civic Education and 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Deni Zein Tarsidi, dkk. – Universitas Sebelas Maret 2734 

the Rise of Populist Nationalism. Peabody Journal of Education, 94(1), 4–16. 
https://doi.org/10.1080/0161956X.2019.1553581 

Yusuf, N. (2021). Civic engagement : Digital activism of university students in Malang amidst 
covid-19 pandemic Civic engagement : Digital activism of university students in malang 
amidst Covid-19 pandemic. Jurnal Civics : Media Kajian Kewarganegaraan, 18(2), 286–
295. 

Zahabioun, S., Yousefy, A., Yarmohammadian, M. H., & Keshtiaray, N. (2013). Global Citizenship 
Education and Its Implications for Curriculum Goals at the Age of Globalization. 6(1), 195–
206. https://doi.org/10.5539/ies.v6n1p195 

 


