Filsafat Sejarah dan Identitas Lokal: Refleksi Tradisi Ma’'lamba Tedong pada
Bulan Agustus di Kecamatan Nosu

Muhammad Hamka Halim! Rahma Awalia2 Muhammad Syukur3 M Ridwan Said Ahmad*
Universitas Negeri Makassarl234
Email: 250002301039 @student.unm.ac.id 250002301056@student.unm.ac.id
m.syukur@unm.ac.id3 m.ridwan.said.ahmadu@unm.ac.id*

Abstract

This study examines the Ma’lamba Tedong tradition—an annual ritual of releasing buffalo in August in
Nosu District—as an expression of historical philosophy and local identity among the Mamasa community.
Using a qualitative approach grounded in socio-cultural hermeneutics, the tradition is interpreted as a
living text containing historical, spiritual, and ecological meanings. Data were collected through
participant observation, in-depth interviews with traditional leaders and religious figures, and
documentation analysis. The findings reveal that Ma’lamba Tedong represents a form of historical
reenactment that revives ancestral consciousness through repeated communal practices. The buffalo
functions as a cosmological symbol that connects humans, nature, and spirituality, while simultaneously
strengthening social solidarity and maintaining ecological balance. Modernization introduces challenges
such as cultural commodification and value shifts among younger generations, thus requiring
revitalization strategies that integrate education, cultural documentation, and community collaboration.
This study concludes that Ma’lamba Tedong is not merely a customary ritual but a source of historical-
spiritual knowledge essential for strengthening local identity and supporting history education grounded
in local wisdom.

Keywords: Ma’lamba Tedong, Philosophy of History, Local Identity, Cultural Hermeneutics, Mamasa

Abstrak

Penelitian ini menelaah tradisi Ma'lamba Tedong—ritual pelepasan kerbau setiap bulan Agustus di
Kecamatan Nosu—sebagai ekspresi filsafat sejarah dan identitas lokal masyarakat Mamasa. Melalui
pendekatan kualitatif berbasis hermeneutika sosial-budaya, tradisi dipahami sebagai teks hidup yang
mengandung makna historis, spiritual, dan ekologis. Data diperoleh melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam dengan tokoh adat dan pemuka agama, serta studi dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tradisi Ma'lamba Tedong merupakan bentuk reenactment kesadaran historis yang
menghidupkan kembali ingatan leluhur melalui tindakan komunal yang berulang. Kerbau berfungsi
sebagai simbol kosmologis yang menghubungkan manusia, alam, dan dimensi spiritual, sekaligus
memperkuat solidaritas sosial dan menjaga keseimbangan ekologis. Modernisasi menghadirkan
tantangan berupa komersialisasi simbol budaya dan pergeseran nilai pada generasi muda, sehingga
revitalisasi tradisi membutuhkan integrasi pendidikan, dokumentasi budaya, dan kolaborasi komunitas.
Studi ini menegaskan bahwa Ma'lamba Tedong bukan sekadar warisan adat, tetapi sumber pengetahuan
historis-spiritual yang relevan bagi penguatan identitas lokal dan pembelajaran sejarah berbasis
kearifan lokal.

Kata Kunci: Ma'lamba Tedong, Filsafat Sejarah, Identitas Lokal, Hermeneutika Budaya, Mamasa

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Kebudayaan merupakan hasil refleksi panjang manusia dalam berinteraksi dengan alam
dan sesamanya. Setiap kebiasaan yang diwariskan dari generasi ke generasi tidak pernah hadir
secara kebetulan melainkan sebagai bentuk kesadaran historis dan moral yang melekat dalam
kehidupan sosial (Koentjaraningrat, 1994, p. 43). Hal ini sejalan dengan pendapat Nurdien H.
Kistanto yang mengatakan bahwa kebudayaan merupakan sistem yang dinamis dan hasil dari


mailto:250002301039@student.unm.ac.id
mailto:250002301056@student.unm.ac.id
mailto:m.syukur@unm.ac.id3
mailto:m.ridwan.said.ahmadu@unm.ac.id4
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

proses perkembangan spiritual, sosial dan historis manusia yang panjang dimana transformasi
sosial budaya berlangsung secara bertahap melalui interaksi antara individu dengan
lingkungannya yang membentuk nilai, norma, serta cara hidup bersama sehingga setiap
kebiasaan yang diwariskan bukanlah sesuatu yang kebetulan melainkan lahir dari kesadaran
historis dan moral yang mencerminkan refleksi panjang manusia dalam membangun
keseimbangan antara alam, spiritualitas, dan kemajuan sosialnya (Kistanto, 2018, pp. 169-
177). Melalui kebudayaan, manusia tidak hanya menyesuaikan diri terhadap lingkungannya
tetapi juga menegaskan identitas, nilai, dan makna keberadaannya di dunia.

Salah satu daerah di Indonesia yang masih memelihara hubungan erat antara manusia,
alam dan tradisi adalah Kabupaten Mamasa, Provinsi Sulawesi Barat. Mamasa dikenal sebagai
daerah yang kaya akan warisan budaya dan tradisi masyarakat pegunungan. Kebudayaan, adat,
dan tradisi masyarakat Mamasa merupakan sistem nilai yang hidup dan dijadikan pedoman
perilaku sosial yang diwariskan secata turun-temurun (Eptiana et al, 2021, pp. 24-26).
Diantara berbagai kecamatan yang ada di Mamasa, Kecamatan Nosu memiliki karakteristik
budaya yang sangat khas dan masih kental dengan nilai-nilai adat. Masyarakat Nosu hidup
dalam struktur sosial yang harmonis dimana alam bukan hanya sumber kehidupan tetapi juga
merupakan bagian dari tatanan spiritual. Mereka percaya bahwa setiap unsur alam memiliki
makna simbolik dan etis yang mengikat manusia untuk hidup dalam keseimbangan. Salah satu
tradisi yang mencerminkan pandangan tersebut adalah tradisi Ma’lamba Tedong atau tradisi
melepas ternak kerbau pada bulan agustus yang hingga kini masih dilakukan secara kolektif
oleh masyarakat setempat.

Kerbau (Tedong) bagi masyarakat Mamasa memiliki makna simbolik yang sangat penting
karena bukan hanya berfungsi sebagai hewan ternak utama tetapi juga sebagai simbol
kemakmuran, status sosial, dan kehormatan keluarga (Frans & Wardani, 2015, pp. 14-17). Pada
masyarakat Nosu, kerbau juga dipandang melambangkan kekuatan, kesetiaan, dan keberkahan.
Tradisi melepas kerbau di Nosu bukanlah sebatas tindakan ekonomi semata melainkan ritual
simbolik yang sarat makna ekologis, sosial, dan religius. Tradisi pelepasan kerbau pada bulan
agustus dilakukan bersamaan dengan masa transisi dari musim tanam menunuju panen, suatu
fase yang secara kultural dipandang sebagai titik sakral dalam perjalanan ekologis masyarakat
agraris Nosu. Tradisi ini memiliki dua makna penting. Pertama, ia berfungsi sebagai ritual sosial
yang memperkuat solidaritas dan gotong royong antar warga. Partisipasi masyarakat dalam
ritual pelepasan kerbau berlangsung berdasarkan kesepakatan bersama antara Pemerintah
Kecamatan Nosu, Lembaga Adat Nosu, dan Tokoh Masyarakat Nosu.keserempakan tindakan ini
merefleksikan solidaritas komunal serta kuatnya nilai gotong royong yang tetap terpelihara
dalam kehidupan sosial masyarakat Nosu. Kedua, ia merupakan tindakan spiritual dan ekologis
dimana manusia menegaskan kembali hubungan harmonis dengan alam dan menolak
eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya alam. Dalam persektif Filsafat Sejarah, tradisi ini
dapat dipahami sebagai ekspresi kesadaran historis Masyarakat Nosu. Manusia dalam tradisi
ini menyadari keterikatannya dengan waktu, sejarah, dan kehidupan kosmis yang berulang.
Sebagaimana yang dijelaskan oleh José-Manuel Gonzalez, dalam jurnalnya “Educating in
History: Thinking Historically through Historical Reenactment” “Historical reenactment can
perform an extremely important function in historical consciousness by highlighting the changes
that occurred in the past, showing how contemporaries might have experienced them, and the
consequences of their action or inaction, so that we can accept the historicity of the world and our
own reality in the present and future possibilities.” (Gonzdlez-Gonzdlez et al., 2022, p. 14)

Kutipan ini menegaskan bahwa historical reenactment membantu menghadirkan kembali
cara orang masa lampau mengalami dunianya sehingga menumbuhkan kesadaran reflektif yang
menghubungan masa lalu dengan kesadaran masa kini. Hal ini sesuai dengan pendapat R.G



T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

Collingwood yang mengatakan bahwa sejarah bukan hanya sekedar catatan peristiwa masa lalu
tetapi juga rekreasi pikiran masa lalu dalam kesadaran masa kini (Wijaya, 2015, pp. 14-16).
Dari kedua pendapat ini jelas bahwa Masyarakat Nosu tidak hanya sekedar menjalankan
kebiasaan leluhur tetapi menghidupkan kembali kesadaran spiritual dan moral yang
diwariskan dari generasi sebelumnya. Dari sini, jelas bahwa tradisi Ma’lamba Tedong bukanlah
sekedar bentuk romantisme masa lalu melainkan simbol eksistensial tentang bagaimana
Masyarakat Nosu memahami dirinya dalam ruang dan waktu. Tradisi ini mempresentasikan
pandangan hidup holistik bahwa manusia, alam dan tuhan merupakan satu kesatuan yang tidak
terpisahkan. Kesadaran seperti ini menunjukkan dimensi Filsafat Sejarah yang hidup dalam
praktik budaya dimana setiap tindakan sosial memiliki makna historis dan nilai moral yang
dalam.

Namun, modernisasi yang kian meluas membawa perubahan yang signifikan terhadap
cara pandang generasi muda terhadap tradisi. Sebagian masyarakat mulai menganggap tradisi
melepas kerbau merupakan aktivitas kuno yang tidak relevan dengan kehidupan modern yang
serba cepat dan efisien. Fenomena ini menunjukkan adanya ketegangan antara nilai tradisional
dan nilai modern, antara spiritualitas dan rasionalitas ekonomi. Dalam konteks ini, Filsafat
Sejarah berperan penting untuk menafsirkan kembali makna tradisi sebagai bentuk
pengetahuan dan kesadaran moral yang relevan di era modern. Lebih jauh, Tradisi Ma’lamba
Tedong juga dipandang sebagai pintu masuk untuk memahami identitas lokal Masyarakat Nosu.
Identitas ini tidak hanya terbentuk melalui faktor geografis dan ekonomi, tetapi juga melalui
pengalaman historis dan simbolisme budaya. Tradisi bukan hanya warisan masa lalu, tetapi juga
ruang refleksi moral dan historis bagi Masyarakat Nosu untuk memaknai kembali jati dirinya di
tengah arus perubahan zaman. Tradisi Ma’lamba Tedong merupakan praktik budaya yang khas
dan hanya ditemukan di Kecamatan Nosu, berlangsung setelah musim panen padi berakhir.
Siklus budidaya padi di wilayah ini umumnya memakan waktu sekitar enam bulan; apabila
proses penanaman dimulai pada bulan Februari atau Maret, maka panen berlangsung pada
bulan Juli. Setelah itu, pada bulan Agustus masyarakat melepaskan kerbau ke sawah dan padang
rumput untuk memakan sisa vegetasi pascapanen. Pada fase ini, kerbau juga dibiarkan
melakukan perkawinan secara alami. Dalam sejumlah kasus, proses reproduksi tersebut
menghasilkan keturunan kerbau dengan kualitas unggul yang memiliki nilai ekonomi tinggi dan
menjadi aset penting bagi masyarakat, termasuk jenis kerbau yang dihargai secara prestisius
dalam tradisi lokal. Oleh sebab itu, penelitian ini penting dilakukan sebagai refleksi filsafat
terhadap tradisi lokal Masyarakat Nosu untuk melihat bagaimana nilai-nilai historis, sosial, dan
spiritual dalam tradisi Ma’lamba Tedong dapat dipahami sebagai bentuk Filsafat Sejarah dan
kesadaran identitas lokal. Kajian ini juga berupaya menunjukkan bahwa tradisi lokal bukan
hanya merupakan sisa masa lalu melainkan sumber pengetahuan etis dan historis dan
memperkaya pemahaman manusia tentang dirinya, alam, dan Sejarah yang terus hidup.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka Hermeunitika Sosial-
Budaya yang bertujuan menafsirkan makna dari tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan Nosu
sebagai manifestasi kesadaran historis dan identitas lokal Masyarakat Mamasa. Hermeunitika
dipilih dalam penelitian ini karena tradisi dipahami sebagai teks budaya yang sarat dengan
makna simbolik, nilai, serta pengalaman historis suatu masyarakat yang tidak dapat diukur
hanya dengan angka (Wibowo, 2022, p. 253). Tradisi tidak hanya hadir sebagai fenomena
empirik yang dapat direduksi ke dalam angka, melainkan mengandung kompleksitas kultural
yang menuntut penafsiran mendalam terhadap konteks sosial yang melahirkannya. Dalam
kerangka filsafat Sejarah, Collingwood menegaskan bahwa Sejarah bukan sekedar rangkaian



T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

peristiwa, melainkan proses reenactment of past thought yang artinya tindakan masa lalu
dipikirkan kembali dan dihidupkan dalam kesadaran masa kini (Collingwood, 1993, p. 369).
Dengan demikian, metode ini dibentangkan sebagai penelitian yang mendalami praktik budaya
lokal Masyarakat Nosu, bukan sekedar pengukuran kuantitatif. Peneltian dilakukan di
Kecamatan Nosu, Kabupaten Mamasa, Provinsi Sulawesi Barat sebagai Lokasi yang secara
historis dan sosial masih memelihara tradisi Ma’lamba Tedong sebagai ritual pertanian dan
adat. Subjek penelitian terdiri dari tokoh adat, pemuka agama, dan pelaku ritual tradisi. Objek
penelitian adalah tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus sebagai Tindakan kolektif yang
merefleksikan nilai solidaritas, religiusitas, serta hubungan manusia, alam dan waktu.

Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipatif terhadap pelaksanaan ritual,
wawancara mendalam (in-depth interview) dengan narasumber utama untuk menggali narasi
sosial, nilai dan makna tradisi, serta studi dokumentasi. Pendekatan Triangulasi digunakan
untuk meningkatkan kredibilitas interpretasi (Denzin & Lincoln, 2011, p. 31). Analisis dalam
penelitian ini dilakukan melalui Hermeunitika Spiral yaitu proses interpretatif yang bergerak
dinamis dan berulang antara bagian dan keseluruhan sehingga peneliti dan partisipan saling
membangun pemahaman secara terus-menerus hingga terjadi pendalaman makna (Conroy,
2003, p. 43). Dengan demikian, Hermeunitika Spiral memberikan ruang bagi penafsiran yang
terus berkembang dan membuka kemungkinan lahirnya makna baru setiap kali peneliti
kembali pada data dengan pemikiran yang semakin luas. Metode ini memungkinkan peneliti
menelusuri bagaimana tradisi lokal berfungsi sebagai arsip hidup Sejarah, meneguhkan
identitas lokal, serta sebagai wahana refleksi moral dan ekologis dalam Masyarakat Nosu.
Keunggulan pendekatan ini terletak pada kemampuannya mengintegrasikan nilai-budaya,
sejarah kehidupan lokal, dan dinamika sosio-ekologis sehingga penelitian tak hanya memahami
apa yang terjadi tetapi juga memahami mengapa dan bagaimana tradisi tersebut tetap hidup
dan relevan di era modern.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Tradisi Ma’lamba Tedong Sebagai Bentuk Kesadaran Historis-Komunal

Tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus di Kecamatan Nosu dapat dipahami sebagai
ekspresi kesadaran historis yang hidup dan bukan sekedar warisan ritual statis. Dalam
kerangka pemikiran Collingwood, tindakan sosial seperti ini merupakan rekreasi pikiran masa
lalu dalam kesadaran masa kini (Collingwood, 1993, pp. 215-217). Melalui pengulangan
tahunan, Masyarakat Nosu sesungguhnya sedang memanggil kembali pengalaman leluhur
tentang hubungan manusia, alam, dan waktu serta menghidupkannya dalam konteks sosial
sekarang. Dalam hal ini, tradisi bukan sekedar repetisi kebiasaan tetapi proses reflektif yang
menjaga kesinambungan identitas historis komunitas. Kajian terbaru tentang reenactment
sejarah menegaskan bahwa praktik pengulangan ritual masa lalu (baik dalam bentuk drama,
permainan peran, maupun upacara tradisional) memiliki fungsi ganda yaitu sebagai sarana
pelestarian memori kolektif dan sekaligus sebagai ruang pembelajaran historis. José-Manuel
Gonzalez dalam penelitiannya mengatakan. Historical reenactment, either observed or designed
by pupils, allows them to develop a type of thinking that we have termed reenactment thinking,
which, in turn, helps them develop historical and critical thinking. Reenactment sejarah, baik yang
disaksikan maupun yang dirancang langsung oleh peserta didik, mendorong tumbuhnya
reenactment thinking yang pada akhirnya memperkuat kemampuan mereka dalam berpikir
historis dan kritis. Hal ini menunjukkan bahwa reenactment membantu Peserta Didik berfikir
kritis karena mereka tidak hanya menghafal fakta tetapi menghayati ulang pengalaman aktor
masa lalu dalam konteks ruang dan waktu tertentu. Temuan ini sangat relevan dengan tradisi
Ma’lamba Tedong yang dapat dipahami sebagai reenactment kosmologis atas hubungan manusia



T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

dengan alam yang diyakini leluhur. Dalam konteks Pendidikan Sejarah, beberapa penelitian
juga menekankan potensi praktik reenactment lokal sebagai media untuk menumbuhkan
kesadaran sejarah dan identitas tempat. Fitrianto dan Fahruddin dalam penelitiannya
menunjukkan bahwa pemanfaatan media pembelajaran Sejarah lokal berbasis reenactment
mampu membuat Peserta Didik merasakan kembali suasana historis dan menumbuhkan rasa
kedekatan emosional dengan sejarah lokal daerahnya (Fitrianto & Fahruddin, 2024, pp. 7-9).
Tradisi Ma’lamba Tedong di Nosu dapat ditempatkan dalam logika yang sama karena tradisi
tersebut merupakan reenactment kultural yang memperkuat solidaritas sebagai komunitas
yang punya sejarah dan kosmos sendiri, bukan sekedar ritual ekonomi atau adat secara teknis.

Simbolisme Kerbau dan Penataan Kosmos Budaya Mamasa

Kerbau (Tedong) dalam budaya Masyarakat Mamasa bukan hanya sekedar komoditas
ekonomi semata, tetapi figur simbolik yang menghubungkan manusia dengan dunia roh, status
sosial, dan tatanan kosmos. Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya menunjukkan bahwa
permintaan harga kerbau mencapai puncak pada bulan agustus-september, terutama karena
tingginya upacara adat dan keagamaan (Suryaalim & Fausiah, 2023, pp. 70-71). Pola fluktuasi
ini sejalan dengan pengamatan peneliti di Kecamatan Nosu bahwa pada bulan agustus
merupakan momen paling padat kegiatan ritual dan sosial yang melibatkan kerbau seperti
Upacara Rambu Solo (Upacara Kematian), Upacara Mangngaro (pengeluaran jasad dan
pembersihan makam) termasuk praktik tradisi Ma’lamba Tedong yaitu melepas ternak ke
sawah maupun padang rumput sebagai penanda siklus baru. Penelitian Suryaalim dan Fauziah
juga menegaskan bahwa penilaian atas kerbau bukan hanya berdasarkan bobot tubuh tetapi
melekat pada kualitas simbolik seperti warna kulit, pusaran bulu, bentuk tanduk, dan
performance (postur dan keutuhan tubuh) yang masing-masing memiliki istilah lokal dan nilai
simbolik tersendiri (Suryaalim & Fausiah, 2023, pp. 71-73). Hal ini memperlihatkan bahwa
kerbau berfungsi sebagai teks budaya yang sarat makna estetis, spiritual, dan sosial serta
dianggap bukan hanya sekedar hewan komsumsi. Tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan tertentu
menegaskan bahwa keputusan atas pelepasan kerbau tidak bisa dipisahkan dari kalkulasi
kosmologis dan moral masyarakat. Tradisi ini dilaksanakan setelah musim panen padi berakhir
dimana masyarakat secara serentak melepas ternak kerbau mereka di padang rumput dan
sawah sesuai dengan kesepakatan bersama antara lembaga pemangku adat Nosu, Pemerintah
Kecamatan Nosu, dan tokoh masyarakat Nosu. Pelepasan kerbau ke sawah dan padang rumput
tidak hanya berfungsi sebagai bagian dari siklus ekologis tradisi, tetapi juga memungkinkan
kerbau melakukan proses perkawinan secara alami. Melalui proses reproduksi tersebut,
masyarakat berharap lahir keturunan kerbau yang memiliki kualitas genetik unggul dan
bernilai ekonomis tinggi, seperti kerbau doti yang menjadi simbol prestise dan kekuatan dalam
komunitas. Jika diperluas ke konteks Nusantara, Aditiya Warman dalam penelitiannya tentang
tradisi Bantai Adat (penyembelihan kerbau adat) di Padang Pariaman juga menunjukkan bahwa
kerbau di posisikan sebagai simbol kehormatan keluarga, media pengikat solidaritas sosial, dan
sekaligus sarana membangun hubungan dengan leluhur (Warman et al., 2022, pp. 264-266).
Temuan ini memperkuat argumen bahwa posisi kerbau dalam tradisi Masyarakat Nosu sejalan
dengan pola simbolisme kerbau di berbagai wilayah Indonesia. Dengan demikian, tradisi
Ma’lamba Tedong bukan hanya sekedar tindakan teknis melainkan pernyataan kosmologis
tentang bagaimana Masyarakat Nosu memposisikan diri dalam jagat raya.

Fungsi Sosial dan Ekologis Tradisi Ma’lamba Tedong
Dari sudut pandang sosiologi klasik, tradisi Ma’lamba Tedong dapat dilihat sebagai bentuk
solidaritas mekanik dimana masyarakat terikat oleh kesamaan keyakinan, ritual, dan nilai



T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

moral yang diwujudkan dalam tindakan kolektif (Sukamto et al., 2022, p. 2). Tradisi Ma’lamba
Tedong pada bulan agustus di Nosu melibatkan seluruh elemen masyarakat mulai dari tokoh
adat, tokoh masyarakat, hingga pemuka agama yang bekerja sama dalam menjaga keteraturan
jalannya prosesi tradisi sehingga memperkuat rasa kebersamaan dan memperkokoh jaringan
sosial lokal. Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya mencatat bahwa dalam banyak upacara
adat di Mamasa, jumlah kerbau yang disiapkan juga menjadi indikator status sosial pihak
penyelenggara. Semakin tinggi status sosialnya maka semakin banyak jumlah kerbau yang
disiapkan pada saat upacara (Suryaalim & Fausiah, 2023, p. 71).

Dari sisi ekologis, tradisi Ma’lamba Tedong dapat dipahami sebagai mekanisme adaptasi
lokal terhadap lingkungan pegunungan Mamasa. Hal ini membuat banyak komunitas di
kawasan pegunungan Sulawesi Barat khususnya Mamasa mengembangkan pola pemanfaatan
lahan, hutan, dan ternak yang berbasis pada kalender adat dan larangan tertentu sehingga
siklus alam tetap terjaga (Mithen et al., 2015, pp. 1044-1047). Melepas kerbau pada periode
tertentu setelah masa panen atau pada musim rumput melimpah akan menguntungkan
peternak kerbau sebagai hasil dari siklus alam. Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya
mengenai komunikasi lingkungan di Sulawesi Barat menunjukkan bahwa kampanye
pelestarian alam akan lebih efektif bila diintegrasikan dengan narasi kearifan lokal dan praktik
adat setempat (Rusnali et al., 2024, p. 159). Tradisi Ma’lamba Tedong di Nosu berpotensi besar
dijadikan landasan narasi ekologis kontemporer, misalnya kerbau dijadikan simbol
keseimbangan manusia dengan alam dan atau bulan agustus dijadikan sebagai pengingat
ekologis bagi masyarakat untuk menjaga hutan dan sumber air. Dengan demikian, fungsi tradisi
tidak hanya menjadi pengikat sosial, tetapi juga menjadi bahasa lokal untuk mengajarkan etika
lingkungan. Muhammad Nasir dalam penelitiannya tentang kearifan lokal Malagbi di etnis
mandar memperlihatkan bagaimana konsep tentang kesantunan, tanggung jawab, dan
kehormatan dijadikan dasar pembentukan karakter masyarakat (Nasir et al., 2024, p. 172).
Walaupun berada di komunitas yang berbeda, pola ini sejalan dengan apa yang terjadi di Nosu
dimana tradisi Ma’lamba Tedong mengandung nilai-nilai seperti kebersahajaan, gotong royong,
penghormatan kepada leluhur, dan kepedulian kepada alam.

Tantangan Modernitas: Komersialisasi, Teknologi, dan Pergeseran Makna

Masuknya logika pasar dan modernisasi ke wilayah Mamasa dan sekitarnya membawa
tantangan yang serius bagi keberlanjutan makna tradisi yang berhubungan dengan kerbau.
Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya mencatat bahwa meningkatnya permintaan kerbau
juga didorong oleh perdagangan lintas wilayah terutama ke Toraja sehingga sebagian peternak
mulai memandang kerbau hanya sebagai aset ekonomi yang bisa dijual pada saat harga tinggi
(Suryaalim & Fausiah, 2023, p. 72). Dalam konteks ini, tradisi Ma’lamba Tedong berpotensi
direduksi menjadi strategi penggemukan dan pengelolaan ternak, sementara makna spiritual
dan historisnya mulai memudar di mata generasi muda. Dari sisi budaya, Muhammad Nasir
dalam penelitiannya secara eksplisit mengingatkan bahwa nilai-nilai lokal seperti Malagbi di
Sulawesi Barat mengalami erosi akibat modernisasi, teknologi, dan globalisasi dimana generasi
muda mengenal jargon budaya tetapi tidak menghayati nilai dibalik budaya tersebut (Nasir et
al,, 2024, p. 168). Fenomena serupa dapat terjadi pada tradisi Ma’lamba Tedong dimana tradisi
dipandang hanya sebagai kebiasaan orang tua atau kegiatan adat yang meriah, bukan lagi
sebagai refleksi mendalam tentang relasi antara manusia, alam dan tuhan. Disisi lain, penelitian
tentang komunikasi lingkungan di Sulawesi Barat menunjukkan bahwa media dan teknologi
digital bisa bekerja ambivalen. Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya mengatakan
bahwa media sosial sangat efektif untuk membangun kesadaran lingkungan di kalangan
generasi muda, tetapi keterbatasan akses internet di daerah terpencil membuat kampanye



T ——

QISTINA gz? |
nal Multidisiplin Jﬁ
Ao

terasa “jauh” dari realitas lokal (Rusnali et al., 2024, pp. 158-161). Jika narasi digital tentang
lingkungan tidak memasukkan simbol lokal seperti kerbau dan siklus agustus, maka generasi
muda Nosu beresiko mengadopsi diskursus global tanpa menghubungkannya dengan praktik
tradisi di kampung sendiri. Di tataran nasional, Fanitra Pedi Atmanti dalam penelitiannya
tentang pelestarian tradisi di Nias menunjukkan bahwa pariwisata dan komodifikasi budaya
dapat menolong sekaligus mengancam tradisi. Di satu sisi memberi intensif ekonomi namun
disisi lain menggiring tradisi menjadi sekedar tontonan yang dipisahkan dari makna religius
dan moral aslinya (Atmanti & Uekita, 2024, p. 4881). Hal yang sama berpotensi terjadi di Nosu
jika tradisi Ma’lamba Tedong dikemas sebagai atraksi wisata tanpa pendalaman makna
filosofisnya.

Implikasi Pedagogis: Tradisi Sebagai Sumber Pembelajaran Filsafat Sejarah

Dari persperktif Pendidikan Sejarah, tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus di
Kecamatan Nosu merupakan laboratorium hidup untuk mengembangkan kompetensi berfikir
historis, kesadaran ekologis, dan identitas lokal peserta didik. José-Manuel Gonzdalez dalam
penelitiannya menunjukkan bahwa pembelajaran Sejarah berbasis reenactment membuat
peserta didik tidak hanya sekedar menghafal kronologi, tetapi belajar mengajukan pertanyaan
historis, menganalisis konteks, dan merefleksikan makna masa lalu bagi kehidupan sekarang
(Gonzalez-Gonzalez et al, 2022, pp. 3-5). Pendekatan serupa dapat diadaptasi dengan
menjadikan tradisi Ma’lamba Tedong sebagai bahan kajian dalam pembelajaran Sejarah Dimana
Peserta Didik diajak mengobservasi, mewawancarai tetua adat, dan merekontruksi makna
historis tradisi tersebut. Penelitian Ega Millenio Fitrianto dan Fahruddin tentang pemanfaatan
media pembelajaran Sejarah lokal berbasis reenactment memperlihatkan bahwa Ketika Peserta
Didik dilibatkan dalam pementasan Kembali peristiwa Sejarah lokal, mereka menunjukkan
peningkatan minat, partisipasi, dan pemahaman terhadap nilai-nilai historis di lingkungannya
(Fitrianto & Fahruddin, 2024, pp. 25-28). Tradisi Ma’lamba Tedong bisa dijadikan sskenario
reenactment yang melibatkan unsur drama ritual, penataan ruang simbolik (padang rumput,
sawah, rumah adat, gereja), serta narasi tentang hubungan manusia dengan alam. Dengan
demikian, Pendidikan Sejarah tidak terjebak pada teks buku Pelajaran tetapi menyentuh
realitas keseharian peserta didik. Sejalan dengan itu, banyak penelitian yang menekankan
pentingnya Sejarah lokal sebagai basis penguatan identitas dan nasionalisme. Hariyono dalam
penelitiannya menegaskan bahwa Sejarah lokal menolong peserta didik mengenal yang dekat
untuk memperluas wawasan (Hariyono, 2017, p. 160). Sejarah lokal membantu peserta didik
memahami hal-hal yang dekat dengan kehidupan mereka seperti tradisi pelepasan kerbau di
Nosu sehingga dari pemahaman awal itu mereka dapat memperluas wawasan tentang budaya
dan Sejarah yang lebih luas. Sementara itu, Muhammad Nasir dalam penelitiannya juga
memberi dasar konseptual bahwa kearifan lokal dapat diintegrasikan ke dalam Pendidikan
karakter melalui kurikulum dan kegiatan pembelajaran yang mengangkat nilai sopan santun,
tanggung jawab, dan religiusitas lokal (Nasir et al., 2024, pp. 167-170).

Arah Revitalisasi Tradisi: dari Praktik Ritual ke Agenda Filsafat Sejarah Lokal
Pembahasan di atas menunjukkan bukti bahwa tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan
agustus di Kecamatan Nosu memiliki potensi besar sebagai sumber pengetahuan filsafat, sosial,
dan ekologis. Namun potensi ini hanya akan bertahan apabila tradisi direvitalisasi secara kreatif
di Tengah tekanan modernisasi. Fanitra Pedi Atmanti dalam penelitiannya menegaskan bahwa
komunitas lokal perlu mengembangkan strategi revitalisasi berbasis komunitas dimana tokoh
adat, Lembaga Pendidikan, gereja, dan pemerintah daerah bekerja sama memaknai ulang
tradisi sebagai bagian dari agenda Pembangunan berkelanjutan dan Pendidikan budaya
(Atmanti & Uekita, 2024, pp. 4898-4899). Pengalaman daerah lain di Sulawesi Barat



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

menunjukkan pentingnya menghubungkan narasi kearifan lokal dengan media dan teknologi.
Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya merekomendasikan agar kampanye lingkungan
di Sulawesi Barat tidak hanya mengandalkan Bahasa teknis ekologis, tetapi juga
mengintegrasikan simbol lokal dan kisah tradisi sehingga pesan lebih diterima oleh generasi
muda dan komunitas pedesaan (Rusnali et al., 2024, pp. 158-161). Dalam konteks Nosu, hal ini
bisa diwujudkan melalui video documenter peserta didik, konten media sosial, atau pameran
sekolah yang mengangkat tradisi Ma’lamba Tedong dengan Bahasa visual dan narasi yang
menarik namun tetap menghormati makna filosofisnya. Selain itu, tinjauan sintematis Azlan
Abas dalam penelitiannya tentang kearifan lokal Masyarakat adat menunjukkan bahwa
pelestarian tradisi paling berhasil Ketika komunitas dilibatkan dalam proses dokumentasi,
interpretasi, dan pengambilan Keputusan terkait budaya mereka sendiri (Abas et al., 2022, p.
2). Prinsip ini sejalan dengan pendekatan hermeunitika yaitu tradisi tidka dinilai dari luar
sebagai objek eksotis, tetapi ditafsirkan Bersama subjek tradisi sebagai teks hidup yang terbuka
bagi pemaknaan baru. Dengan demikian, revitalisasi tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan
Nosu idealnya bergerak dalam tiga lintasan sekaligus yaitu:
1. Lintasan historis-filsafati, yakni mengembangkan kajian akademik tentang makna tradisi
dalam kerangka filsafat Sejarah dan identitas lokal
2. Lintasan Pedagogis, yaitu menjadikan sumber belajar Sejarah, IPS, dan Pendidikan karakter
di sekolah
3. Lintasan Ekologis-komunikatif, yakni menghubungkannya dengan agenda pelestarian
lingkungan dan komunikasi public melalui media modern.

Jika tiga lintasan ini berjalan serempak, tradisi Ma’lamba Tedong tidak hanya
dipertahankan tetapi menjadi ruang Dimana Masyarakat Nosu terus membaca ulang dirinya
dalam cermin Sejarah, alam, dan iman.

KESIMPULAN

Tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan Nosu merupakan praktik budaya yang
memadukan dimensi historis, spiritual, dan sosial-ekologis Masyarakat Mamasa. Ritual melepas
kerbau pada bulan agustus menjadi sarana Masyarakat untuk menghadirkan Kembali ingatan
leluhur dan menjaga kesinambungan identitas lokal. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai
ritus adat, tetapi juga sebagai mekanisme pengikat sosial serta bentuk kearifan ekologis yang
mengatur hubungan manusia dengan lingkungan. Simbolisme kerbau memperlihatkan
bagaimana Masyarakat Nosu menempatkan nilai-nilai keselarasan, kehormatan, dan kosmologi
dalam struktur kehidupan mereka. Namun modernisasi dan pergeseran orientasi generasi
muda menghadirkan tantangan yang dapat mengurangi makna spiritual dan sosial tradisi ini.
Karena itu, revitaslisasi nilai-nilai tradisi perlu dilakukan melalui Pendidikan, dokumentasi
budaya, serta penguatan peran komunitas adat. Dari perspektif Pendidikan, Ma’lamba Tedong
memiliki potensi besar sebagai sumber pembelajaran Sejarah lokal yang kontekstual dan
berbasis pengalaman. Integrasi tradisi ini dalam pembelajaran dapat memperkuat kemampuan
berfikir historis, memperkuat identitas budaya, dan memperkuat kesadaran ekologis Peserta
Didik. Secara keseluruhan, tradisi Ma’lamba Tedong merupakan warisan budaya yang penting
untuk dijaga agar tetap relevan dan bermakna dalam kehidupan Masyarakat di masa kini dan
masa mendatang.

DAFTAR PUSTAKA

Abas, A, Aziz, A., & Awang, A. (2022). A Sistematic Review on the Lokal Wisdom of Indigenous
People in Nature Conservation. In Sustainability (Switzerland) (Vol. 14, Issue 6).
https://doi.org/10.3390/su14063415



T ——

QISTINA g’ |
nal Multidisiplin J%
A

Atmanti, F. P, & Uekita, Y. (2024). Preserving tradition: the role of community customs and
sustainable practices in traditional house preservation on Nias Island, Indonesia. Journal
of Asian Architecture and Building Engineering, 1-21.

Collingwood, R. G. (1993). The idea of history. Oxford University Press.

Conroy, S. A. (2003). A Pathway for Interpretive Phenomenology. International Journal of
Qualitative Methods, 2(3). https://doi.org/10.1177/160940690300200304

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage handbook of qualitative research. sage.

Eptiana, R., Amir, A., Akhiruddin, A., & Sriwahyuni, S. (2021). Pola Perilaku Sosial Masyarakat
Dalam Mempertahankan Budaya Lokal (Studi Kasus Pembuatan Rumah Di Desa Minanga
Kecamatan Bambang Kabupaten Mamasa). Education, Language and Culture Journal, 1(1),
20-27.

Fitrianto, E. M., & Fahruddin, F. (2024). Pemanfaatan Media Pembelajaran Sejarah Lokal
Berbasis Reenactment. Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan
Sejarah, 9(1), 23-29.

Frans, S. M., & Wardani, L. K. (2015). Makna Simbolik pada Banua Layuk Rumah Tradisional
Mamasa, Sulawesi Barat. Dimensi Interior, 13(1), 11-20.

Gonzalez-Gonzdlez, ]. M., Franco-Calvo, ]. G., & Espafiol-Solana, D. (2022). Educating in History:
Thinking Historically through Historical Reenactment. Sosial Sciences, 11(6).
https://doi.org/10.3390/socsci11060256

Hariyono, H. (2017). Sejarah Lokal: Mengenal yang Dekat, Memperluas Wawasan. Sejarah Dan
Budaya : Jurnal Sejarah, Budaya, Dan Pengajarannya, 11(2).
https://doi.org/10.17977 /um020v11i22017p160

Kistanto, N. H. (2018). Transformasi Sosial-Budaya Masyarakat Indonesia. Sabda : Jurnal Kajian
Kebudayaan, 13(2). https://doi.org/10.14710/sabda.13.2.169-178

Koentjaraningrat, R. M. (1994). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan: bungarampai.
Gramedia Pustaka Utama.

Mithen, Sampebua, 0., Sunardi, & Dirawan, G. D. (2015). Model lokal wisdom to preserve the
environment in South Sulawesi and West Sulawesi Indonesia. Man in India, 95(4).

Nasir, M., Danial, M., Azis, A. R., & Adawiah, R. (2024). Lokal Wisdom Values of Malagbi As the
Formation of Mandar Ethnic Character. Al-Qalam, 30(1), 166-175.

Rusnali, A. N. A, Bahfiarti, T,, Mau, M., & Faried, M. (2024). Environmental Communication in
West Sulawesi: The Role of Media and Technology in Nature Conservation Campaigns.
Palakka: Media and Islamic Communication, 5(2), 156-172.

Sukamto, A., Pramono, R., Han, C., & Parulian, S. P. (2022). Mechanical Solidarity as precipitating
faktor in establishing Ethnic Churches in Bandung in the first half of the 20th Century.
Pharos Journal of Theology, 104(1). https://doi.org/10.46222/PHAROSJOT.10419

Suryaalim, A. M. A., & Fausiah, A. (2023). Persepsi Masyarakat terhadap Perbandingan Kriteria
Harga Kerbau di Kabupaten Mamasa Propinsi Sulawesi Barat. AGRIMOR, 8(2).
https://doi.org/10.32938/ag.v8i2.1985

Warman, A. T, Atmoko, B. A, Maulana, H., & Baliarti, E. (2022). Slaughtering Buffalo in the
“Bantai Adat” Tradition During Eid Before and During the Covid-19 Pandemic in Padang
Pariaman Regency West Sumatra Province, Indonesia . Proceedings of the 9th
International Seminar on Tropical Animal Production (ISTAP 2021), 18.
https://doi.org/10.2991/absr.k.220207.055

Wibowo, S. E. (2022). Hermeneutika: kontroversi kaum intelektual Indonesia. (No Title).

Wijaya, D. N. (2015). RG Collingwood dalam Idealisme Historis. Jurnal Sejarah Dan Budaya, 9(1).



