
QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2142 

Filsafat Sejarah dan Identitas Lokal: Refleksi Tradisi Ma’lamba Tedong pada 
Bulan Agustus di Kecamatan Nosu 

 
Muhammad Hamka Halim1 Rahma Awalia2 Muhammad Syukur3 M Ridwan Said Ahmad4 

Universitas Negeri Makassar1,2,3,4 

Email: 250002301039@student.unm.ac.id 250002301056@student.unm.ac.id 
m.syukur@unm.ac.id3 m.ridwan.said.ahmadu@unm.ac.id4  

 
Abstract 

This study examines the Ma’lamba Tedong tradition—an annual ritual of releasing buffalo in August in 
Nosu District—as an expression of historical philosophy and local identity among the Mamasa community. 
Using a qualitative approach grounded in socio-cultural hermeneutics, the tradition is interpreted as a 
living text containing historical, spiritual, and ecological meanings. Data were collected through 
participant observation, in-depth interviews with traditional leaders and religious figures, and 
documentation analysis. The findings reveal that Ma’lamba Tedong represents a form of historical 
reenactment that revives ancestral consciousness through repeated communal practices. The buffalo 
functions as a cosmological symbol that connects humans, nature, and spirituality, while simultaneously 
strengthening social solidarity and maintaining ecological balance. Modernization introduces challenges 
such as cultural commodification and value shifts among younger generations, thus requiring 
revitalization strategies that integrate education, cultural documentation, and community collaboration. 
This study concludes that Ma’lamba Tedong is not merely a customary ritual but a source of historical-
spiritual knowledge essential for strengthening local identity and supporting history education grounded 
in local wisdom. 
Keywords: Ma’lamba Tedong, Philosophy of History, Local Identity, Cultural Hermeneutics, Mamasa 
 

Abstrak 
Penelitian ini menelaah tradisi Ma’lamba Tedong—ritual pelepasan kerbau setiap bulan Agustus di 
Kecamatan Nosu—sebagai ekspresi filsafat sejarah dan identitas lokal masyarakat Mamasa. Melalui 
pendekatan kualitatif berbasis hermeneutika sosial-budaya, tradisi dipahami sebagai teks hidup yang 
mengandung makna historis, spiritual, dan ekologis. Data diperoleh melalui observasi partisipatif, 
wawancara mendalam dengan tokoh adat dan pemuka agama, serta studi dokumentasi. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa tradisi Ma’lamba Tedong merupakan bentuk reenactment kesadaran historis yang 
menghidupkan kembali ingatan leluhur melalui tindakan komunal yang berulang. Kerbau berfungsi 
sebagai simbol kosmologis yang menghubungkan manusia, alam, dan dimensi spiritual, sekaligus 
memperkuat solidaritas sosial dan menjaga keseimbangan ekologis. Modernisasi menghadirkan 
tantangan berupa komersialisasi simbol budaya dan pergeseran nilai pada generasi muda, sehingga 
revitalisasi tradisi membutuhkan integrasi pendidikan, dokumentasi budaya, dan kolaborasi komunitas. 
Studi ini menegaskan bahwa Ma’lamba Tedong bukan sekadar warisan adat, tetapi sumber pengetahuan 
historis-spiritual yang relevan bagi penguatan identitas lokal dan pembelajaran sejarah berbasis 
kearifan lokal. 
Kata Kunci: Ma’lamba Tedong, Filsafat Sejarah, Identitas Lokal, Hermeneutika Budaya, Mamasa 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License. 

 
PENDAHULUAN 

Kebudayaan merupakan hasil refleksi panjang manusia dalam berinteraksi dengan alam 
dan sesamanya. Setiap kebiasaan yang diwariskan dari generasi ke generasi tidak pernah hadir 
secara kebetulan melainkan sebagai bentuk kesadaran historis dan moral yang melekat dalam 
kehidupan sosial (Koentjaraningrat, 1994, p. 43). Hal ini sejalan dengan pendapat Nurdien H. 
Kistanto yang mengatakan bahwa kebudayaan merupakan sistem yang dinamis dan hasil dari 

mailto:250002301039@student.unm.ac.id
mailto:250002301056@student.unm.ac.id
mailto:m.syukur@unm.ac.id3
mailto:m.ridwan.said.ahmadu@unm.ac.id4
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2143 

proses perkembangan spiritual, sosial dan historis manusia yang panjang dimana transformasi 
sosial budaya berlangsung secara bertahap melalui interaksi antara individu dengan 
lingkungannya yang membentuk nilai, norma, serta cara hidup bersama sehingga setiap 
kebiasaan yang diwariskan bukanlah sesuatu yang kebetulan melainkan lahir dari kesadaran 
historis dan moral yang mencerminkan refleksi panjang manusia dalam membangun 
keseimbangan antara alam, spiritualitas, dan kemajuan sosialnya (Kistanto, 2018, pp. 169–
177). Melalui kebudayaan, manusia tidak hanya menyesuaikan diri terhadap lingkungannya 
tetapi juga menegaskan identitas, nilai, dan makna keberadaannya di dunia.  

Salah satu daerah di Indonesia yang masih memelihara hubungan erat antara manusia, 
alam dan tradisi adalah Kabupaten Mamasa, Provinsi Sulawesi Barat. Mamasa dikenal sebagai 
daerah yang kaya akan warisan budaya dan tradisi masyarakat pegunungan. Kebudayaan, adat, 
dan tradisi masyarakat Mamasa merupakan sistem nilai yang hidup dan dijadikan pedoman 
perilaku sosial yang diwariskan secata turun-temurun (Eptiana et al., 2021, pp. 24–26). 
Diantara berbagai kecamatan yang ada di Mamasa, Kecamatan Nosu memiliki karakteristik 
budaya yang sangat khas dan masih kental dengan nilai-nilai adat. Masyarakat Nosu hidup 
dalam struktur sosial yang harmonis dimana alam bukan hanya sumber kehidupan tetapi juga 
merupakan bagian dari tatanan spiritual. Mereka percaya bahwa setiap unsur alam memiliki 
makna simbolik dan etis yang mengikat manusia untuk hidup dalam keseimbangan. Salah satu 
tradisi yang mencerminkan pandangan tersebut adalah tradisi Ma’lamba Tedong atau tradisi 
melepas ternak kerbau pada bulan agustus yang hingga kini masih dilakukan secara kolektif 
oleh masyarakat setempat.  

Kerbau (Tedong) bagi masyarakat Mamasa memiliki makna simbolik yang sangat penting 
karena bukan hanya berfungsi sebagai hewan ternak utama tetapi juga sebagai simbol 
kemakmuran, status sosial, dan kehormatan keluarga (Frans & Wardani, 2015, pp. 14–17). Pada 
masyarakat Nosu, kerbau juga dipandang melambangkan kekuatan, kesetiaan, dan keberkahan. 
Tradisi melepas kerbau di Nosu bukanlah sebatas tindakan ekonomi semata melainkan ritual 
simbolik yang sarat makna ekologis, sosial, dan religius. Tradisi pelepasan kerbau pada bulan 
agustus dilakukan bersamaan dengan masa transisi dari musim tanam menunuju panen, suatu 
fase yang secara kultural dipandang sebagai titik sakral dalam perjalanan ekologis masyarakat 
agraris Nosu. Tradisi ini memiliki dua makna penting. Pertama, ia berfungsi sebagai ritual sosial 
yang memperkuat solidaritas dan gotong royong antar warga. Partisipasi masyarakat dalam 
ritual pelepasan kerbau berlangsung berdasarkan kesepakatan bersama antara Pemerintah 
Kecamatan Nosu, Lembaga Adat Nosu, dan Tokoh Masyarakat Nosu.keserempakan tindakan ini 
merefleksikan solidaritas komunal serta kuatnya nilai gotong royong yang tetap terpelihara 
dalam kehidupan sosial masyarakat Nosu. Kedua, ia merupakan tindakan spiritual dan ekologis 
dimana manusia menegaskan kembali hubungan harmonis dengan alam dan menolak 
eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya alam. Dalam persektif Filsafat Sejarah, tradisi ini 
dapat dipahami sebagai ekspresi kesadaran historis Masyarakat Nosu. Manusia dalam tradisi 
ini menyadari keterikatannya dengan waktu, sejarah, dan kehidupan kosmis yang berulang. 
Sebagaimana yang dijelaskan oleh Jose -Manuel Gonza lez, dalam jurnalnya “Educating in 
History: Thinking Historically through Historical Reenactment” “Historical reenactment can 
perform an extremely important function in historical consciousness by highlighting the changes 
that occurred in the past, showing how contemporaries might have experienced them, and the 
consequences of their action or inaction, so that we can accept the historicity of the world and our 
own reality in the present and future possibilities.” (González-González et al., 2022, p. 14) 

Kutipan ini menegaskan bahwa historical reenactment membantu menghadirkan kembali 
cara orang masa lampau mengalami dunianya sehingga menumbuhkan kesadaran reflektif yang 
menghubungan masa lalu dengan kesadaran masa kini. Hal ini sesuai dengan pendapat R.G 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2144 

Collingwood yang mengatakan bahwa sejarah bukan hanya sekedar catatan peristiwa masa lalu 
tetapi juga rekreasi pikiran masa lalu dalam kesadaran masa kini (Wijaya, 2015, pp. 14–16). 
Dari kedua pendapat ini jelas bahwa Masyarakat Nosu tidak hanya sekedar menjalankan 
kebiasaan leluhur tetapi menghidupkan kembali kesadaran spiritual dan moral yang 
diwariskan dari generasi sebelumnya. Dari sini, jelas bahwa tradisi Ma’lamba Tedong bukanlah 
sekedar bentuk romantisme masa lalu melainkan simbol eksistensial tentang bagaimana 
Masyarakat Nosu memahami dirinya dalam ruang dan waktu. Tradisi ini mempresentasikan 
pandangan hidup holistik bahwa manusia, alam dan tuhan merupakan satu kesatuan yang tidak 
terpisahkan. Kesadaran seperti ini menunjukkan dimensi Filsafat Sejarah yang hidup dalam 
praktik budaya dimana setiap tindakan sosial memiliki makna historis dan nilai moral yang 
dalam.  

Namun, modernisasi yang kian meluas membawa perubahan yang signifikan terhadap 
cara pandang generasi muda terhadap tradisi. Sebagian masyarakat mulai menganggap tradisi 
melepas kerbau merupakan aktivitas kuno yang tidak relevan dengan kehidupan modern yang 
serba cepat dan efisien. Fenomena ini menunjukkan adanya ketegangan antara nilai tradisional 
dan nilai modern, antara spiritualitas dan rasionalitas ekonomi. Dalam konteks ini, Filsafat 
Sejarah berperan penting untuk menafsirkan kembali makna tradisi sebagai bentuk 
pengetahuan dan kesadaran moral yang relevan di era modern. Lebih jauh, Tradisi Ma’lamba 
Tedong juga dipandang sebagai pintu masuk untuk memahami identitas lokal Masyarakat Nosu. 
Identitas ini tidak hanya terbentuk melalui faktor geografis dan ekonomi, tetapi juga melalui 
pengalaman historis dan simbolisme budaya. Tradisi bukan hanya warisan masa lalu, tetapi juga 
ruang refleksi moral dan historis bagi Masyarakat Nosu untuk memaknai kembali jati dirinya di 
tengah arus perubahan zaman. Tradisi Ma’lamba Tedong merupakan praktik budaya yang khas 
dan hanya ditemukan di Kecamatan Nosu, berlangsung setelah musim panen padi berakhir. 
Siklus budidaya padi di wilayah ini umumnya memakan waktu sekitar enam bulan; apabila 
proses penanaman dimulai pada bulan Februari atau Maret, maka panen berlangsung pada 
bulan Juli. Setelah itu, pada bulan Agustus masyarakat melepaskan kerbau ke sawah dan padang 
rumput untuk memakan sisa vegetasi pascapanen. Pada fase ini, kerbau juga dibiarkan 
melakukan perkawinan secara alami. Dalam sejumlah kasus, proses reproduksi tersebut 
menghasilkan keturunan kerbau dengan kualitas unggul yang memiliki nilai ekonomi tinggi dan 
menjadi aset penting bagi masyarakat, termasuk jenis kerbau yang dihargai secara prestisius 
dalam tradisi lokal. Oleh sebab itu, penelitian ini penting dilakukan sebagai refleksi filsafat 
terhadap tradisi lokal Masyarakat Nosu untuk melihat bagaimana nilai-nilai historis, sosial, dan 
spiritual dalam tradisi Ma’lamba Tedong dapat dipahami sebagai bentuk Filsafat Sejarah dan 
kesadaran identitas lokal. Kajian ini juga berupaya menunjukkan bahwa tradisi lokal bukan 
hanya merupakan sisa masa lalu melainkan sumber pengetahuan etis dan historis dan 
memperkaya pemahaman manusia tentang dirinya, alam, dan Sejarah yang terus hidup.  
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan kerangka Hermeunitika Sosial-
Budaya yang bertujuan menafsirkan makna dari tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan Nosu 
sebagai manifestasi kesadaran historis dan identitas lokal Masyarakat Mamasa. Hermeunitika 
dipilih dalam penelitian ini karena tradisi dipahami sebagai teks budaya yang sarat dengan 
makna simbolik, nilai, serta pengalaman historis suatu masyarakat yang tidak dapat diukur 
hanya dengan angka (Wibowo, 2022, p. 253). Tradisi tidak hanya hadir sebagai fenomena 
empirik yang dapat direduksi ke dalam angka, melainkan mengandung kompleksitas kultural 
yang menuntut penafsiran mendalam terhadap konteks sosial yang melahirkannya. Dalam 
kerangka filsafat Sejarah, Collingwood menegaskan bahwa Sejarah bukan sekedar rangkaian 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2145 

peristiwa, melainkan proses reenactment of past thought yang artinya tindakan masa lalu 
dipikirkan kembali dan dihidupkan dalam kesadaran masa kini (Collingwood, 1993, p. 369). 
Dengan demikian, metode ini dibentangkan sebagai penelitian yang mendalami praktik budaya 
lokal Masyarakat Nosu, bukan sekedar pengukuran kuantitatif. Peneltian dilakukan di 
Kecamatan Nosu, Kabupaten Mamasa, Provinsi Sulawesi Barat sebagai Lokasi yang secara 
historis dan sosial masih memelihara tradisi Ma’lamba Tedong sebagai ritual pertanian dan 
adat. Subjek penelitian terdiri dari tokoh adat, pemuka agama, dan pelaku ritual tradisi. Objek 
penelitian adalah tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus sebagai Tindakan kolektif yang 
merefleksikan nilai solidaritas, religiusitas, serta hubungan manusia, alam dan waktu.  

Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipatif terhadap pelaksanaan ritual, 
wawancara mendalam (in-depth interview) dengan narasumber utama untuk menggali narasi 
sosial, nilai dan makna tradisi, serta studi dokumentasi. Pendekatan Triangulasi digunakan 
untuk meningkatkan kredibilitas interpretasi (Denzin & Lincoln, 2011, p. 31). Analisis dalam 
penelitian ini dilakukan melalui Hermeunitika Spiral yaitu proses interpretatif yang bergerak 
dinamis dan berulang antara bagian dan keseluruhan sehingga peneliti dan partisipan saling 
membangun pemahaman secara terus-menerus hingga terjadi pendalaman makna (Conroy, 
2003, p. 43). Dengan demikian, Hermeunitika Spiral memberikan ruang bagi penafsiran yang 
terus berkembang dan membuka kemungkinan lahirnya makna baru setiap kali peneliti 
kembali pada data dengan pemikiran yang semakin luas. Metode ini memungkinkan peneliti 
menelusuri bagaimana tradisi lokal berfungsi sebagai arsip hidup Sejarah, meneguhkan 
identitas lokal, serta sebagai wahana refleksi moral dan ekologis dalam Masyarakat Nosu. 
Keunggulan pendekatan ini terletak pada kemampuannya mengintegrasikan nilai-budaya, 
sejarah kehidupan lokal, dan dinamika sosio-ekologis sehingga penelitian tak hanya memahami 
apa yang terjadi tetapi juga memahami mengapa dan bagaimana tradisi tersebut tetap hidup 
dan relevan di era modern.  
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Tradisi Ma’lamba Tedong Sebagai Bentuk Kesadaran Historis-Komunal  

Tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus di Kecamatan Nosu dapat dipahami sebagai 
ekspresi kesadaran historis yang hidup dan bukan sekedar warisan ritual statis. Dalam 
kerangka pemikiran Collingwood, tindakan sosial seperti ini merupakan rekreasi pikiran masa 
lalu dalam kesadaran masa kini (Collingwood, 1993, pp. 215–217). Melalui pengulangan 
tahunan, Masyarakat Nosu sesungguhnya sedang memanggil kembali pengalaman leluhur 
tentang hubungan manusia, alam, dan waktu serta menghidupkannya dalam konteks sosial 
sekarang. Dalam hal ini, tradisi bukan sekedar repetisi kebiasaan tetapi proses reflektif yang 
menjaga kesinambungan identitas historis komunitas. Kajian terbaru tentang reenactment 
sejarah menegaskan bahwa praktik pengulangan ritual masa lalu (baik dalam bentuk drama, 
permainan peran, maupun upacara tradisional) memiliki fungsi ganda yaitu sebagai sarana 
pelestarian memori kolektif dan sekaligus sebagai ruang pembelajaran historis. Jose -Manuel 
Gonza lez dalam penelitiannya mengatakan. Historical reenactment, either observed or designed 
by pupils, allows them to develop a type of thinking that we have termed reenactment thinking, 
which, in turn, helps them develop historical and critical thinking. Reenactment sejarah, baik yang 
disaksikan maupun yang dirancang langsung oleh peserta didik, mendorong tumbuhnya 
reenactment thinking yang pada akhirnya memperkuat kemampuan mereka dalam berpikir 
historis dan kritis. Hal ini menunjukkan bahwa reenactment membantu Peserta Didik berfikir 
kritis karena mereka tidak hanya menghafal fakta tetapi menghayati ulang pengalaman aktor 
masa lalu dalam konteks ruang dan waktu tertentu. Temuan ini sangat relevan dengan tradisi 
Ma’lamba Tedong yang dapat dipahami sebagai reenactment kosmologis atas hubungan manusia 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2146 

dengan alam yang diyakini leluhur.  Dalam konteks Pendidikan Sejarah, beberapa penelitian 
juga menekankan potensi praktik reenactment lokal sebagai media untuk menumbuhkan 
kesadaran sejarah dan identitas tempat. Fitrianto dan Fahruddin dalam penelitiannya 
menunjukkan bahwa pemanfaatan media pembelajaran Sejarah lokal berbasis reenactment 
mampu membuat Peserta Didik merasakan kembali suasana historis dan menumbuhkan rasa 
kedekatan emosional dengan sejarah lokal daerahnya (Fitrianto & Fahruddin, 2024, pp. 7–9). 
Tradisi Ma’lamba Tedong di Nosu dapat ditempatkan dalam logika yang sama karena tradisi 
tersebut merupakan reenactment kultural yang memperkuat solidaritas sebagai komunitas 
yang punya sejarah dan kosmos sendiri, bukan sekedar ritual ekonomi atau adat secara teknis.  
 
Simbolisme Kerbau dan Penataan Kosmos Budaya Mamasa 

Kerbau (Tedong) dalam budaya Masyarakat Mamasa bukan hanya sekedar komoditas 
ekonomi semata, tetapi figur simbolik yang menghubungkan manusia dengan dunia roh, status 
sosial, dan tatanan kosmos. Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya menunjukkan bahwa 
permintaan harga kerbau mencapai puncak pada bulan agustus-september, terutama karena 
tingginya upacara adat dan keagamaan (Suryaalim & Fausiah, 2023, pp. 70–71). Pola fluktuasi 
ini sejalan dengan pengamatan peneliti di Kecamatan Nosu bahwa pada bulan agustus 
merupakan momen paling padat kegiatan ritual dan sosial yang melibatkan kerbau seperti 
Upacara Rambu Solo (Upacara Kematian), Upacara Mangngaro (pengeluaran jasad dan 
pembersihan makam) termasuk praktik tradisi Ma’lamba Tedong yaitu melepas ternak ke 
sawah maupun padang rumput sebagai penanda siklus baru. Penelitian Suryaalim dan Fauziah 
juga menegaskan bahwa penilaian atas kerbau bukan hanya berdasarkan bobot tubuh tetapi 
melekat pada kualitas simbolik seperti warna kulit, pusaran bulu, bentuk tanduk, dan 
performance (postur dan keutuhan tubuh) yang masing-masing memiliki istilah lokal dan nilai 
simbolik tersendiri (Suryaalim & Fausiah, 2023, pp. 71–73). Hal ini memperlihatkan bahwa 
kerbau berfungsi sebagai teks budaya yang sarat makna estetis, spiritual, dan sosial serta 
dianggap bukan hanya sekedar hewan komsumsi. Tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan tertentu 
menegaskan bahwa keputusan atas pelepasan kerbau tidak bisa dipisahkan dari kalkulasi 
kosmologis dan moral masyarakat. Tradisi ini dilaksanakan setelah musim panen padi berakhir 
dimana masyarakat secara serentak melepas ternak kerbau mereka di padang rumput dan 
sawah sesuai dengan kesepakatan bersama antara lembaga pemangku adat Nosu, Pemerintah 
Kecamatan Nosu, dan tokoh masyarakat Nosu. Pelepasan kerbau ke sawah dan padang rumput 
tidak hanya berfungsi sebagai bagian dari siklus ekologis tradisi, tetapi juga memungkinkan 
kerbau melakukan proses perkawinan secara alami. Melalui proses reproduksi tersebut, 
masyarakat berharap lahir keturunan kerbau yang memiliki kualitas genetik unggul dan 
bernilai ekonomis tinggi, seperti kerbau doti yang menjadi simbol prestise dan kekuatan dalam 
komunitas. Jika diperluas ke konteks Nusantara, Aditiya Warman dalam penelitiannya tentang 
tradisi Bantai Adat (penyembelihan kerbau adat) di Padang Pariaman juga menunjukkan bahwa 
kerbau di posisikan sebagai simbol kehormatan keluarga, media pengikat solidaritas sosial, dan 
sekaligus sarana membangun hubungan dengan leluhur (Warman et al., 2022, pp. 264–266). 
Temuan ini memperkuat argumen bahwa posisi kerbau dalam tradisi Masyarakat Nosu sejalan 
dengan pola simbolisme kerbau di berbagai wilayah Indonesia. Dengan demikian, tradisi 
Ma’lamba Tedong bukan hanya sekedar tindakan teknis melainkan pernyataan kosmologis 
tentang bagaimana Masyarakat Nosu memposisikan diri dalam jagat raya.  
 
Fungsi Sosial dan Ekologis Tradisi Ma’lamba Tedong 

Dari sudut pandang sosiologi klasik, tradisi Ma’lamba Tedong dapat dilihat sebagai bentuk 
solidaritas mekanik dimana masyarakat terikat oleh kesamaan keyakinan, ritual, dan nilai 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2147 

moral yang diwujudkan dalam tindakan kolektif (Sukamto et al., 2022, p. 2). Tradisi Ma’lamba 
Tedong pada bulan agustus di Nosu melibatkan seluruh elemen masyarakat mulai dari tokoh 
adat, tokoh masyarakat, hingga pemuka agama yang bekerja sama dalam menjaga keteraturan 
jalannya prosesi tradisi sehingga memperkuat rasa kebersamaan dan memperkokoh jaringan 
sosial lokal. Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya mencatat bahwa dalam banyak upacara 
adat di Mamasa, jumlah kerbau yang disiapkan juga menjadi indikator status sosial pihak 
penyelenggara. Semakin tinggi status sosialnya maka semakin banyak jumlah kerbau yang 
disiapkan pada saat upacara (Suryaalim & Fausiah, 2023, p. 71).  

Dari sisi ekologis, tradisi Ma’lamba Tedong dapat dipahami sebagai mekanisme adaptasi 
lokal terhadap lingkungan pegunungan Mamasa. Hal ini membuat banyak komunitas di 
kawasan pegunungan Sulawesi Barat khususnya Mamasa mengembangkan pola pemanfaatan 
lahan, hutan, dan ternak yang berbasis pada kalender adat dan larangan tertentu sehingga 
siklus alam tetap terjaga (Mithen et al., 2015, pp. 1044–1047). Melepas kerbau pada periode 
tertentu setelah masa panen atau pada musim rumput melimpah akan menguntungkan 
peternak kerbau sebagai hasil dari siklus alam. Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya 
mengenai komunikasi lingkungan di Sulawesi Barat menunjukkan bahwa kampanye 
pelestarian alam akan lebih efektif bila diintegrasikan dengan narasi kearifan lokal dan praktik 
adat setempat (Rusnali et al., 2024, p. 159). Tradisi Ma’lamba Tedong di Nosu berpotensi besar 
dijadikan landasan narasi ekologis kontemporer, misalnya kerbau dijadikan simbol 
keseimbangan manusia dengan alam dan atau bulan agustus dijadikan sebagai pengingat 
ekologis bagi masyarakat untuk menjaga hutan dan sumber air. Dengan demikian, fungsi tradisi 
tidak hanya menjadi pengikat sosial, tetapi juga menjadi bahasa lokal untuk mengajarkan etika 
lingkungan. Muhammad Nasir dalam penelitiannya tentang kearifan lokal Malaqbi di etnis 
mandar memperlihatkan bagaimana konsep tentang kesantunan, tanggung jawab, dan 
kehormatan dijadikan dasar pembentukan karakter masyarakat (Nasir et al., 2024, p. 172). 
Walaupun berada di komunitas yang berbeda, pola ini sejalan dengan apa yang terjadi di Nosu 
dimana tradisi Ma’lamba Tedong mengandung nilai-nilai seperti kebersahajaan, gotong royong, 
penghormatan kepada leluhur, dan kepedulian kepada alam.  
 
Tantangan Modernitas: Komersialisasi, Teknologi, dan Pergeseran Makna 

Masuknya logika pasar dan modernisasi ke wilayah Mamasa dan sekitarnya membawa 
tantangan yang serius bagi keberlanjutan makna tradisi yang berhubungan dengan kerbau. 
Suryaalim dan Fauziah dalam penelitiannya mencatat bahwa meningkatnya permintaan kerbau 
juga didorong oleh perdagangan lintas wilayah terutama ke Toraja sehingga sebagian peternak 
mulai memandang kerbau hanya sebagai aset ekonomi yang bisa dijual pada saat harga tinggi 
(Suryaalim & Fausiah, 2023, p. 72). Dalam konteks ini, tradisi Ma’lamba Tedong berpotensi 
direduksi menjadi strategi penggemukan dan pengelolaan ternak, sementara makna spiritual 
dan historisnya mulai memudar di mata generasi muda. Dari sisi budaya, Muhammad Nasir 
dalam penelitiannya secara eksplisit mengingatkan bahwa nilai-nilai lokal seperti Malaqbi di 
Sulawesi Barat mengalami erosi akibat modernisasi, teknologi, dan globalisasi dimana generasi 
muda mengenal jargon budaya tetapi tidak menghayati nilai dibalik budaya tersebut (Nasir et 
al., 2024, p. 168). Fenomena serupa dapat terjadi pada tradisi Ma’lamba Tedong dimana tradisi 
dipandang hanya sebagai kebiasaan orang tua atau kegiatan adat yang meriah, bukan lagi 
sebagai refleksi mendalam tentang relasi antara manusia, alam dan tuhan. Disisi lain, penelitian 
tentang komunikasi lingkungan di Sulawesi Barat menunjukkan bahwa media dan teknologi 
digital bisa bekerja ambivalen. Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya mengatakan 
bahwa media sosial sangat efektif untuk membangun kesadaran lingkungan di kalangan 
generasi muda, tetapi keterbatasan akses internet di daerah terpencil membuat kampanye 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2148 

terasa “jauh” dari realitas lokal (Rusnali et al., 2024, pp. 158–161). Jika narasi digital tentang 
lingkungan tidak memasukkan simbol lokal seperti kerbau dan siklus agustus, maka generasi 
muda Nosu beresiko mengadopsi diskursus global tanpa menghubungkannya dengan praktik 
tradisi di kampung sendiri. Di tataran nasional, Fanitra Pedi Atmanti dalam penelitiannya 
tentang pelestarian tradisi di Nias menunjukkan bahwa pariwisata dan komodifikasi budaya 
dapat menolong sekaligus mengancam tradisi. Di satu sisi memberi intensif ekonomi namun 
disisi lain menggiring tradisi menjadi sekedar tontonan yang dipisahkan dari makna religius 
dan moral aslinya (Atmanti & Uekita, 2024, p. 4881). Hal yang sama berpotensi terjadi di Nosu 
jika tradisi Ma’lamba Tedong dikemas sebagai atraksi wisata tanpa pendalaman makna 
filosofisnya.  
 
Implikasi Pedagogis: Tradisi Sebagai Sumber Pembelajaran Filsafat Sejarah 

Dari persperktif Pendidikan Sejarah, tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan agustus di 
Kecamatan Nosu merupakan laboratorium hidup untuk mengembangkan kompetensi berfikir 
historis, kesadaran ekologis, dan identitas lokal peserta didik. Jose -Manuel Gonza lez dalam 
penelitiannya menunjukkan bahwa pembelajaran Sejarah berbasis reenactment membuat 
peserta didik tidak hanya sekedar menghafal kronologi, tetapi belajar mengajukan pertanyaan 
historis, menganalisis konteks, dan merefleksikan makna masa lalu bagi kehidupan sekarang 
(Gonza lez-Gonza lez et al., 2022, pp. 3–5). Pendekatan serupa dapat diadaptasi dengan 
menjadikan tradisi Ma’lamba Tedong sebagai bahan kajian dalam pembelajaran Sejarah Dimana 
Peserta Didik diajak mengobservasi, mewawancarai tetua adat, dan merekontruksi makna 
historis tradisi tersebut. Penelitian Ega Millenio Fitrianto dan Fahruddin tentang pemanfaatan 
media pembelajaran Sejarah lokal berbasis reenactment memperlihatkan bahwa Ketika Peserta 
Didik dilibatkan dalam pementasan Kembali peristiwa Sejarah lokal, mereka menunjukkan 
peningkatan minat, partisipasi, dan pemahaman terhadap nilai-nilai historis di lingkungannya 
(Fitrianto & Fahruddin, 2024, pp. 25–28). Tradisi Ma’lamba Tedong bisa dijadikan sskenario 
reenactment yang melibatkan unsur drama ritual, penataan ruang simbolik (padang rumput, 
sawah, rumah adat, gereja), serta narasi tentang hubungan manusia dengan alam. Dengan 
demikian, Pendidikan Sejarah tidak terjebak pada teks buku Pelajaran tetapi menyentuh 
realitas keseharian peserta didik. Sejalan dengan itu, banyak penelitian yang menekankan 
pentingnya Sejarah lokal sebagai basis penguatan identitas dan nasionalisme. Hariyono dalam 
penelitiannya menegaskan bahwa Sejarah lokal menolong peserta didik mengenal yang dekat 
untuk memperluas wawasan (Hariyono, 2017, p. 160). Sejarah lokal membantu peserta didik 
memahami hal-hal yang dekat dengan kehidupan mereka seperti tradisi pelepasan kerbau di 
Nosu sehingga dari pemahaman awal itu mereka dapat memperluas wawasan tentang budaya 
dan Sejarah yang lebih luas. Sementara itu, Muhammad Nasir dalam penelitiannya juga 
memberi dasar konseptual bahwa kearifan lokal dapat diintegrasikan ke dalam Pendidikan 
karakter melalui kurikulum dan kegiatan pembelajaran yang mengangkat nilai sopan santun, 
tanggung jawab, dan religiusitas lokal (Nasir et al., 2024, pp. 167–170).  
 

Arah Revitalisasi Tradisi: dari Praktik Ritual ke Agenda Filsafat Sejarah Lokal 
Pembahasan di atas menunjukkan bukti bahwa tradisi Ma’lamba Tedong pada bulan 

agustus di Kecamatan Nosu memiliki potensi besar sebagai sumber pengetahuan filsafat, sosial, 
dan ekologis. Namun potensi ini hanya akan bertahan apabila tradisi direvitalisasi secara kreatif 
di Tengah tekanan modernisasi. Fanitra Pedi Atmanti dalam penelitiannya menegaskan bahwa 
komunitas lokal perlu mengembangkan strategi revitalisasi berbasis komunitas dimana tokoh 
adat, Lembaga Pendidikan, gereja, dan pemerintah daerah bekerja sama memaknai ulang 
tradisi sebagai bagian dari agenda Pembangunan berkelanjutan dan Pendidikan budaya 
(Atmanti & Uekita, 2024, pp. 4898–4899). Pengalaman daerah lain di Sulawesi Barat 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2149 

menunjukkan pentingnya menghubungkan narasi kearifan lokal dengan media dan teknologi. 
Andi Nur Aisyah Rusnali dalam penelitiannya merekomendasikan agar kampanye lingkungan 
di Sulawesi Barat tidak hanya mengandalkan Bahasa teknis ekologis, tetapi juga 
mengintegrasikan simbol lokal dan kisah tradisi sehingga pesan lebih diterima oleh generasi 
muda dan komunitas pedesaan (Rusnali et al., 2024, pp. 158–161). Dalam konteks Nosu, hal ini 
bisa diwujudkan melalui video documenter peserta didik, konten media sosial, atau pameran 
sekolah yang mengangkat tradisi Ma’lamba Tedong dengan Bahasa visual dan narasi yang 
menarik namun tetap menghormati makna filosofisnya. Selain itu, tinjauan sintematis Azlan 
Abas dalam penelitiannya tentang kearifan lokal Masyarakat adat menunjukkan bahwa 
pelestarian tradisi paling berhasil Ketika komunitas dilibatkan dalam proses dokumentasi, 
interpretasi, dan pengambilan Keputusan terkait budaya mereka sendiri (Abas et al., 2022, p. 
2). Prinsip ini sejalan dengan pendekatan hermeunitika yaitu tradisi tidka dinilai dari luar 
sebagai objek eksotis, tetapi ditafsirkan Bersama subjek tradisi sebagai teks hidup yang terbuka 
bagi pemaknaan baru. Dengan demikian, revitalisasi tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan 
Nosu idealnya bergerak dalam tiga lintasan sekaligus yaitu: 
1. Lintasan historis-filsafati, yakni mengembangkan kajian akademik tentang makna tradisi 

dalam kerangka filsafat Sejarah dan identitas lokal 
2. Lintasan Pedagogis, yaitu menjadikan sumber belajar Sejarah, IPS, dan Pendidikan karakter 

di sekolah  
3. Lintasan Ekologis-komunikatif, yakni menghubungkannya dengan agenda pelestarian 

lingkungan dan komunikasi public melalui media modern. 
 
Jika tiga lintasan ini berjalan serempak, tradisi Ma’lamba Tedong tidak hanya 

dipertahankan tetapi menjadi ruang Dimana Masyarakat Nosu terus membaca ulang dirinya 
dalam cermin Sejarah, alam, dan iman.  
 
KESIMPULAN 

Tradisi Ma’lamba Tedong di Kecamatan Nosu merupakan praktik budaya yang 
memadukan dimensi historis, spiritual, dan sosial-ekologis Masyarakat Mamasa. Ritual melepas 
kerbau pada bulan agustus menjadi sarana Masyarakat untuk menghadirkan Kembali ingatan 
leluhur dan menjaga kesinambungan identitas lokal. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai 
ritus adat, tetapi juga sebagai mekanisme pengikat sosial serta bentuk kearifan ekologis yang 
mengatur hubungan manusia dengan lingkungan. Simbolisme kerbau memperlihatkan 
bagaimana Masyarakat Nosu menempatkan nilai-nilai keselarasan, kehormatan, dan kosmologi 
dalam struktur kehidupan mereka. Namun modernisasi dan pergeseran orientasi generasi 
muda menghadirkan tantangan yang dapat mengurangi makna spiritual dan sosial tradisi ini. 
Karena itu, revitaslisasi nilai-nilai tradisi perlu dilakukan melalui Pendidikan, dokumentasi 
budaya, serta penguatan peran komunitas adat. Dari perspektif Pendidikan, Ma’lamba Tedong 
memiliki potensi besar sebagai sumber pembelajaran Sejarah lokal yang kontekstual dan 
berbasis pengalaman. Integrasi tradisi ini dalam pembelajaran dapat memperkuat kemampuan 
berfikir historis, memperkuat identitas budaya, dan memperkuat kesadaran ekologis Peserta 
Didik. Secara keseluruhan, tradisi Ma’lamba Tedong merupakan warisan budaya yang penting 
untuk dijaga agar tetap relevan dan bermakna dalam kehidupan Masyarakat di masa kini dan 
masa mendatang.  
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abas, A., Aziz, A., & Awang, A. (2022). A Sistematic Review on the Lokal Wisdom of Indigenous 

People in Nature Conservation. In Sustainability (Switzerland) (Vol. 14, Issue 6). 
https://doi.org/10.3390/su14063415 



QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 
P-ISSN: 2964-6278 E-ISSN: 2964-1268 

Vol. 4 No. 2 Desember 2025 
 

 
Muhammad Hamka Halim, dkk. – Universitas Negeri Makassar 2150 

Atmanti, F. P., & Uekita, Y. (2024). Preserving tradition: the role of community customs and 
sustainable practices in traditional house preservation on Nias Island, Indonesia. Journal 
of Asian Architecture and Building Engineering, 1–21. 

Collingwood, R. G. (1993). The idea of history. Oxford University Press. 
Conroy, S. A. (2003). A Pathway for Interpretive Phenomenology. International Journal of 

Qualitative Methods , 2(3). https://doi.org/10.1177/160940690300200304 
Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage handbook of qualitative research. sage. 
Eptiana, R., Amir, A., Akhiruddin, A., & Sriwahyuni, S. (2021). Pola Perilaku Sosial Masyarakat 

Dalam Mempertahankan Budaya Lokal (Studi Kasus Pembuatan Rumah Di Desa Minanga 
Kecamatan Bambang Kabupaten Mamasa). Education, Language and Culture Journal, 1(1), 
20–27. 

Fitrianto, E. M., & Fahruddin, F. (2024). Pemanfaatan Media Pembelajaran Sejarah Lokal 
Berbasis Reenactment. Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan 
Sejarah, 9(1), 23–29. 

Frans, S. M., & Wardani, L. K. (2015). Makna Simbolik pada Banua Layuk Rumah Tradisional 
Mamasa, Sulawesi Barat. Dimensi Interior, 13(1), 11–20. 

Gonza lez-Gonza lez, J. M., Franco-Calvo, J. G., & Espan ol-Solana, D. (2022). Educating in History: 
Thinking Historically through Historical Reenactment. Sosial Sciences, 11(6). 
https://doi.org/10.3390/socsci11060256 

Hariyono, H. (2017). Sejarah Lokal: Mengenal yang Dekat, Memperluas Wawasan. Sejarah Dan 
Budaya : Jurnal Sejarah, Budaya, Dan Pengajarannya, 11(2). 
https://doi.org/10.17977/um020v11i22017p160 

Kistanto, N. H. (2018). Transformasi Sosial-Budaya Masyarakat Indonesia. Sabda : Jurnal Kajian 
Kebudayaan, 13(2). https://doi.org/10.14710/sabda.13.2.169-178 

Koentjaraningrat, R. M. (1994). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan: bungarampai. 
Gramedia Pustaka Utama. 

Mithen, Sampebua, O., Sunardi, & Dirawan, G. D. (2015). Model lokal wisdom to preserve the 
environment in South Sulawesi and West Sulawesi Indonesia. Man in India, 95(4). 

Nasir, M., Danial, M., Azis, A. R., & Adawiah, R. (2024). Lokal Wisdom Values of Malaqbi As the 
Formation of Mandar Ethnic Character. Al-Qalam, 30(1), 166–175. 

Rusnali, A. N. A., Bahfiarti, T., Mau, M., & Faried, M. (2024). Environmental Communication in 
West Sulawesi: The Role of Media and Technology in Nature Conservation Campaigns. 
Palakka: Media and Islamic Communication, 5(2), 156–172. 

Sukamto, A., Pramono, R., Han, C., & Parulian, S. P. (2022). Mechanical Solidarity as precipitating 
faktor in establishing Ethnic Churches in Bandung in the first half of the 20th Century. 
Pharos Journal of Theology, 104(1). https://doi.org/10.46222/PHAROSJOT.10419 

Suryaalim, A. M. A., & Fausiah, A. (2023). Persepsi Masyarakat terhadap Perbandingan Kriteria 
Harga Kerbau di Kabupaten Mamasa Propinsi Sulawesi Barat. AGRIMOR, 8(2). 
https://doi.org/10.32938/ag.v8i2.1985 

Warman, A. T., Atmoko, B. A., Maulana, H., & Baliarti, E. (2022). Slaughtering Buffalo in the 
“Bantai Adat” Tradition During Eid Before and During the Covid-19 Pandemic in Padang 
Pariaman Regency West Sumatra Province, Indonesia . Proceedings of the 9th 
International Seminar on Tropical Animal Production (ISTAP 2021), 18. 
https://doi.org/10.2991/absr.k.220207.055 

Wibowo, S. E. (2022). Hermeneutika: kontroversi kaum intelektual Indonesia. (No Title). 
Wijaya, D. N. (2015). RG Collingwood dalam Idealisme Historis. Jurnal Sejarah Dan Budaya, 9(1). 


