
AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 325 

Revitalisasi Pancasila Sebagai Pondasi Multikulturalisme Dalam Masyarakat 
Indonesia Modern 

 
Dianita Sahda1 Hadriana Sihombing2 Joel Alfian S Gulo3 Amirul Fadillah Siregar4 Fidelis 

Simbolon5 Rachmat Daffa Rabbani6 Sri Yunita7 

Program Studi Teknik Sipil, Universitas Negeri Medan, Indonesia1,2,3,4,5,6,7 

Email: dianitasahda.5243250053@mhs.unimed.ac.id1 
hadrianashbg.5243250027@mhs.unimed.ac.id2 joelgulo.5243250054@mhs.unimed.ac.id3 

amirul.5243250047@mhs.unimed.ac.id4 fidelis.5243250071@mhs.unimed.ac.id5 

rachmatdaffa.5243250007@mhs.unimed.ac.id6 sr.yunita@unimed.ac.id7 

 

Abstrak 

Indonesia sebagai negara dengan keberagaman etnis, agama, dan budaya yang sangat tinggi 
menghadapi tantangan serius dalam menjaga harmoni sosial di era modern. Fenomena intoleransi, 
polarisasi sosial, dan melemahnya kohesi nasional menunjukkan urgensi untuk merevitalisasi nilai-
nilai fundamental yang menjadi landasan persatuan bangsa. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis peran strategis Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme dalam konteks masyarakat 
Indonesia kontemporer, mengidentifikasi tantangan implementasinya, serta merumuskan strategi 
revitalisasi yang komprehensif dan aplikatif. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan 
(library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Data dikumpulkan melalui 
penelusuran sistematis terhadap 40 sumber literatur meliputi jurnal ilmiah terakreditasi, buku teks, 
laporan survei lembaga riset independen, dan dokumen kebijakan pemerintah periode 2015-2024. 
Analisis data dilakukan menggunakan teknik content analysis dengan triangulasi sumber untuk 
memastikan validitas temuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Indonesia mengalami tren 
penurunan toleransi yang signifikan dalam lima tahun terakhir, dengan Indeks Kota Toleran (IKT) 
menurun dari 6,513 (2020) menjadi 5,891 (2024) dan peningkatan Kota Tidak Toleran dari 14 
menjadi 21 kota. Data empiris mengungkapkan 265 pelanggaran Kebebasan Beragama dan 
Berkeyakinan (KBB) pada 2023, mayoritas berbentuk intimidasi dan kriminalisasi. Penelitian ini 
mengidentifikasi empat strategi revitalisasi komprehensif: (1) transformasi kurikulum pendidikan 
dengan integrasi nilai Pancasila secara kontekstual; (2) penguatan literasi digital berbasis Pancasila 
untuk menangkal disinformasi; (3) pemberdayaan kearifan lokal sebagai manifestasi konkret 
Bhinneka Tunggal Ika; dan (4) penguatan kelembagaan melalui sinergi multi-stakeholder. Kontribusi 
teoretis penelitian ini adalah pengembangan kerangka konseptual "Pancasila sebagai Epistemologi 
Multikulturalisme Indonesia" yang membedakan pendekatan multikulturalisme Indonesia dari model 
Barat. Secara praktis, penelitian ini merekomendasikan implementasi "Gerakan Nasional Literasi 
Pancasila" dan pembentukan "Pusat Studi Pancasila dan Multikulturalisme" di setiap provinsi sebagai 
infrastruktur revitalisasi berkelanjutan. 

Kata Kunci: Pancasila, Multikulturalisme, Bhinneka Tunggal Ika, Toleransi, Pendidikan Karakter 
 

Abstract 
Indonesia, as a nation with exceptionally high ethnic, religious, and cultural diversity, faces serious 
challenges in maintaining social harmony in the modern era. Phenomena of intolerance, social 
polarization, and weakening national cohesion demonstrate the urgency to revitalize fundamental values 
that serve as the foundation for national unity. This study aims to analyze the strategic role of Pancasila 
as the foundation of multiculturalism in contemporary Indonesian society, identify implementation 
challenges, and formulate comprehensive and applicable revitalization strategies. This research employs 
a library research method with a descriptive-analytical qualitative approach. Data were collected 
through systematic review of 40 literature sources including accredited scientific journals, textbooks, 
independent research institute survey reports, and government policy documents from 2015-2024. Data 
analysis was conducted using content analysis techniques with source triangulation to ensure validity of 
findings. The results indicate that Indonesia has experienced a significant declining trend in tolerance 
over the past five years, with the City Tolerance Index (IKT) decreasing from 6.513 (2020) to 5.891 

mailto:dianitasahda.5243250053@mhs.unimed.ac.id1
mailto:hadrianashbg.5243250027@mhs.unimed.ac.id2
mailto:joelgulo.5243250054@mhs.unimed.ac.id3
mailto:amirul.5243250047@mhs.unimed.ac.id4
mailto:fidelis.5243250071@mhs.unimed.ac.id5
mailto:rachmatdaffa.5243250007@mhs.unimed.ac.id6
mailto:sr.yunita@unimed.ac.id7


AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 326 

(2024) and an increase in Intolerant Cities from 14 to 21 cities. Empirical data reveals 265 violations of 
Freedom of Religion and Belief (KBB) in 2023, predominantly in the form of intimidation and 
criminalization. This study identifies four comprehensive revitalization strategies: (1) educational 
curriculum transformation with contextual integration of Pancasila values; (2) strengthening Pancasila-
based digital literacy to counter disinformation; (3) empowerment of local wisdom as concrete 
manifestation of Unity in Diversity; and (4) institutional strengthening through multi-stakeholder 
synergy. The theoretical contribution of this research is the development of a conceptual framework 
"Pancasila as Indonesian Multiculturalism Epistemology" that distinguishes Indonesia's multiculturalism 
approach from Western models. Practically, this study recommends implementation of a "National 
Pancasila Literacy Movement" and establishment of "Pancasila and Multiculturalism Study Centers" in 
each province as sustainable revitalization infrastructure. 
Keywords: Pancasila, Multiculturalism, Unity in Diversity, Tolerance, Character Education 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License. 
 

PENDAHULUAN 
Indonesia merupakan negara dengan kompleksitas keberagaman yang luar biasa, 

mencakup lebih dari 1.340 suku bangsa, 718 bahasa daerah, dan enam agama resmi yang 
diakui negara (Badan Pusat Statistik, 2023). Keberagaman ini merupakan aset sekaligus 
tantangan besar bagi integrasi dan kohesi nasional. Sebagai negara kepulauan terbesar di 
dunia dengan 17.504 pulau dan populasi 275,77 juta jiwa (BPS, 2023), Indonesia menghadapi 
kompleksitas geografis, demografis, dan kultural yang memerlukan pendekatan khusus dalam 
mengelola keberagaman. Namun, realitas empiris menunjukkan tren yang mengkhawatirkan. 
Data Wahid Foundation (2024) mengungkapkan bahwa Indeks Kota Toleran (IKT) Indonesia 
mengalami penurunan konsisten dari 6,513 pada tahun 2020 menjadi 5,891 pada tahun 2024. 
Lebih mengkhawatirkan lagi, jumlah kota yang dikategorikan "tidak toleran" meningkat dari 
14 kota (2020) menjadi 21 kota (2024), dengan Kota Banda Aceh menduduki peringkat 
terendah. Fenomena ini mengindikasikan melemahnya nilai-nilai toleransi dan pluralisme 
yang menjadi pilar fundamental kehidupan berbangsa. 

Setara Institute (2023) melaporkan 265 kasus pelanggaran Kebebasan Beragama dan 
Berkeyakinan (KBB) sepanjang tahun 2023, meningkat 12,3% dibandingkan tahun 
sebelumnya. Bentuk pelanggaran didominasi oleh intimidasi dan ancaman (78 kasus), 
kriminalisasi (45 kasus), dan diskriminasi kebijakan (38 kasus). Korban pelanggaran 
terbanyak adalah kelompok minoritas agama dan aliran kepercayaan, yang menunjukkan 
ketidakseimbangan perlindungan hak-hak konstitusional warga negara. Era digital 
memperparah situasi dengan munculnya echo chamber dan filter bubble yang memperdalam 
polarisasi sosial. Survei Kominfo (2023) menunjukkan bahwa 64% pengguna media sosial 
Indonesia pernah terpapar konten intoleran, dan 41% mengaku pernah terlibat dalam 
perdebatan online berbasis sentimen SARA. Algoritma media sosial yang cenderung 
memprioritaskan konten emosional dan kontroversial telah menciptakan ruang publik yang 
terfragmentasi, di mana narasi ekstremisme dan ujaran kebencian dapat menyebar dengan 
cepat tanpa filter kritis yang memadai. 

Dalam konteks ini, Pancasila sebagai dasar negara dan ideologi pemersatu bangsa 
menghadapi ujian eksistensi yang serius. Soekarno (1945) merumuskan Pancasila bukan 
hanya sebagai dasar negara secara formal-yuridis, tetapi sebagai "weltanschauung" atau 
pandangan hidup bangsa yang mengintegrasikan nilai-nilai luhur dari berbagai tradisi 
spiritual dan kultural Nusantara. Lima sila Pancasila—Ketuhanan Yang Maha Esa, 
Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 327 

Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh 
Rakyat Indonesia—memberikan kerangka etis dan filosofis untuk mengelola keberagaman 
dalam bingkai persatuan. Namun, beberapa dekade reformasi telah memunculkan paradoks: 
di satu sisi, kebebasan berekspresi dan berorganisasi meningkat signifikan; di sisi lain, 
pemahaman substantif terhadap Pancasila mengalami pendangkalan. Latif (2020) mengkritisi 
fenomena "ritualisasi Pancasila" yang menekankan hafalan verbalistik tanpa internalisasi 
nilai, sehingga Pancasila menjadi simbol ceremonial yang kehilangan daya transformatif. 
Penelitian Pusat Studi Pancasila UGM (2022) menunjukkan bahwa hanya 37% mahasiswa 
yang dapat menjelaskan hubungan antara sila-sila Pancasila dengan praktik kehidupan 
sehari-hari, mengindikasikan kesenjangan antara pengetahuan formal dan pemahaman 
aplikatif. 

Melemahnya peran Pancasila sebagai pemandu moral kolektif bangsa juga dipengaruhi 
oleh arus globalisasi yang membawa nilai-nilai liberal-individualistik yang tidak selalu 
kompatibel dengan karakter masyarakat Indonesia yang komunitarian. Tilaar (2021) 
mengidentifikasi dilema antara modernisasi yang mengadopsi nilai-nilai universal dengan 
preservasi identitas kultural yang partikular. Dalam situasi ini, diperlukan rekontekstualisasi 
Pancasila yang mampu menjembatani tradisi dan modernitas, lokal dan global, tanpa 
kehilangan esensi nilai-nilai dasarnya. Multikulturalisme sebagai paradigma pengelolaan 
keberagaman telah menjadi diskursus akademik dan politik yang intensif di Indonesia. 
Berbeda dengan model multikulturalisme liberal ala Kanada atau Australia yang menekankan 
pengakuan kelompok-kelompok kultural secara terpisah (Kymlicka, 1995), multikulturalisme 
Indonesia berbasis Pancasila mengintegrasikan prinsip "Bhinneka Tunggal Ika"—unity in 
diversity—yang menekankan harmoni dalam perbedaan tanpa menghilangkan identitas 
kultural masing-masing kelompok. 

Parekh (2000) membedakan tiga model multikulturalisme: multikulturalisme liberal 
yang menekankan hak-hak individual, multikulturalisme pluralis yang mengakui hak-hak 
kelompok, dan multikulturalisme kosmopolitan yang melampaui identitas primordial. Model 
Indonesia, sebagaimana dirumuskan oleh Latif (2020), dapat dikategorikan sebagai 
"multikulturalisme integratif berbasis nilai bersama" di mana Pancasila berfungsi sebagai 
"public philosophy" yang mengikat seluruh komponen bangsa dalam kesepakatan dasar 
tentang prinsip-prinsip kehidupan bersama. Penelitian ini berangkat dari kesenjangan antara 
idealitas Pancasila sebagai ideologi pemersatu dengan realitas empiris melemahnya toleransi 
dan kohesi sosial. Berbagai studi terdahulu telah mengkaji Pancasila dari perspektif filosofis 
(Latif, 2020; Kaelan, 2018), yuridis (Asshiddiqie, 2019), dan pedagogis (Winarno, 2020), 
namun masih terbatas yang mengintegrasikan ketiga dimensi tersebut dalam kerangka 
revitalisasi komprehensif dengan basis data empiris terkini tentang kondisi multikulturalisme 
Indonesia. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini merumuskan tiga pertanyaan 
penelitian: (1) Bagaimana kondisi aktual multikulturalisme dan toleransi di Indonesia 
berdasarkan data empiris terkini?; (2) Apa saja tantangan dan hambatan dalam implementasi 
nilai-nilai Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme?; dan (3) Bagaimana strategi 
revitalisasi Pancasila yang komprehensif dan aplikatif untuk menguatkan multikulturalisme 
Indonesia? Tujuan penelitian ini adalah menghasilkan kerangka konseptual dan strategi 
operasional revitalisasi Pancasila yang berbasis bukti empiris dan dapat diimplementasikan 
secara praktis. 
 

Tinjauan Pustaka 
Konsep Pancasila sebagai Dasar Negara 

Pancasila sebagai dasar negara Indonesia memiliki dimensi historis, filosofis, dan yuridis 
yang kompleks. Secara historis, Pancasila lahir dari proses panjang pergulatan pemikiran 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 328 

founding fathers bangsa yang berupaya menemukan formula integratif bagi bangsa yang 
sangat beragam. Soekarno dalam pidato 1 Juni 1945 di hadapan BPUPKI merumuskan lima 
prinsip dasar yang kemudian disepakati sebagai dasar negara: Ketuhanan Yang Maha Esa, 
Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh 
Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh 
Rakyat Indonesia (Latif, 2020). Secara filosofis, Pancasila merepresentasikan sintesis dialektis 
antara berbagai aliran pemikiran: teisme dengan humanisme, individualisme dengan 
kolektivisme, liberalisme dengan sosialisme. Kaelan (2018) menganalisis struktur hierarkis-
piramidal Pancasila di mana sila pertama (Ketuhanan) menjadi basis moral-spiritual yang 
melandasi sila-sila berikutnya. Notonagoro (1975) mengembangkan teori nilai Pancasila yang 
membedakan nilai material, vital, dan kerohanian, dengan nilai Ketuhanan sebagai nilai 
tertinggi yang mengintegrasikan nilai-nilai lainnya. 

Latif (2020) dalam karyanya "Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas, dan 
Aktualitas Pancasila" menekankan bahwa Pancasila bukan sekadar agregasi lima prinsip yang 
terpisah, melainkan suatu "organic whole" yang saling berkait dan memperkuat. Sila 
Ketuhanan memberikan landasan transendental bagi moralitas kebangsaan; Kemanusiaan 
mengakui martabat universal manusia; Persatuan menegaskan komitmen nasionalisme 
integratif; Kerakyatan menjamin partisipasi demokratis; dan Keadilan Sosial mengarahkan 
pada kesejahteraan distributif. Dimensi yuridis Pancasila tertuang dalam Pembukaan UUD 
1945 yang menempatkannya sebagai "staatsfundamentalnorm" atau norma dasar negara 
yang bersifat pre-supposed dan menjadi sumber dari segala sumber hukum (Asshiddiqie, 
2019). Ketetapan MPR No. XVIII/MPR/1998 dan UU No. 12 Tahun 2011 tentang 
Pembentukan Peraturan Perundang-undangan menegaskan kedudukan Pancasila dalam 
hierarki peraturan perundang-undangan Indonesia. Namun, pasca-Reformasi 1998, eksistensi 
Pancasila mengalami paradoks. Di satu sisi, kebebasan berekspresi memungkinkan 
diskursus kritis tentang Pancasila; di sisi lain, muncul gejala "de-ideologisasi" di mana 
Pancasila kehilangan daya aktualitasnya dalam kehidupan publik. Budiman (2019) 
mengidentifikasi fenomena "symbolic Pancasila" versus "living Pancasila", di mana Pancasila 
lebih sering dijadikan simbol ritual daripada prinsip yang benar-benar menginspirasi praktik 
berbangsa dan bernegara. 
 
Teori Multikulturalisme 

Multikulturalisme sebagai paradigma teoretis dan kebijakan praktis telah mengalami 
evolusi konseptual yang panjang dalam diskursus akademik global. Kymlicka (1995) dalam 
"Multicultural Citizenship" mendefinisikan multikulturalisme sebagai pengakuan terhadap 
hak-hak kolektif kelompok kultural minoritas dalam negara-bangsa modern. Ia membedakan 
dua kategori hak minoritas: "self-government rights" untuk komunitas nasional minoritas dan 
"polyethnic rights" untuk kelompok imigran. Parekh (2000) dalam "Rethinking 
Multiculturalism" menawarkan tipologi yang lebih nuansir dengan membedakan 
multikulturalisme isolasionis, akomodatif, otonomis, kritikal, dan kosmopolitan. 
Multikulturalisme isolasionis memandang kelompok-kelompok kultural sebagai entitas yang 
terpisah dan tidak perlu berinteraksi; akomodatif mengakui keberagaman sambil 
mempertahankan kultur dominan; otonomis memberikan otonomi substantif kepada 
kelompok minoritas; kritikal mempertanyakan struktur kekuasaan yang melanggengkan 
dominasi; dan kosmopolitan mengadvokasi transendensi identitas kultural partikular menuju 
identitas global. 

Banks (2008) mengembangkan pendekatan pendidikan multikultural yang mencakup 
lima dimensi: content integration (integrasi konten dari berbagai kultur), knowledge 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 329 

construction process (konstruksi pengetahuan yang inklusif), prejudice reduction (reduksi 
prasangka), equity pedagogy (pedagogi yang adil), dan empowering school culture (budaya 
sekolah yang memberdayakan). Pendekatan ini menekankan bahwa multikulturalisme bukan 
sekadar pengenalan terhadap keragaman budaya, melainkan transformasi struktural dalam 
sistem pendidikan. Taylor (1994) dalam esainya "The Politics of Recognition" berargumen 
bahwa pengakuan (recognition) terhadap identitas kultural adalah kebutuhan fundamental 
manusia. Kegagalan memberikan pengakuan atau memberikan pengakuan yang distortif 
dapat menyebabkan kerugian psikologis yang serius bagi individu dan kelompok. Oleh karena 
itu, masyarakat multikultural yang adil harus memastikan bahwa semua identitas kultural 
mendapat pengakuan yang setara. 

Kritik terhadap multikulturalisme datang dari berbagai perspektif. Barry (2001) dalam 
"Culture and Equality" mengkritik multikulturalisme sebagai ancaman terhadap prinsip-
prinsip liberalisme universal, khususnya hak-hak individual dan kesetaraan di hadapan 
hukum. Sen (2006) memperingatkan bahaya "plural monoculturalism" di mana fokus 
berlebihan pada identitas kultural kolektif dapat mereduksi kompleksitas identitas individual 
dan mengabaikan afiliasi-afiliasi lain yang tidak kalah penting. Dalam konteks Indonesia, 
diskursus multikulturalisme memerlukan kontekstualisasi khusus. Azra (2007) berargumen 
bahwa multikulturalisme Indonesia harus berbasis pada nilai-nilai indigenous, khususnya 
Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, bukan sekadar adopsi model Barat. Hefner (2001) dalam 
studinya tentang "civil Islam" di Indonesia menunjukkan bagaimana tradisi Islam Nusantara 
yang moderat telah lama mempraktikkan nilai-nilai pluralisme sebelum terminologi 
multikulturalisme menjadi populer. 
 
Bhinneka Tunggal Ika dan Identitas Nasional 

Semboyan "Bhinneka Tunggal Ika" yang berasal dari Kakawin Sutasoma karya Mpu 
Tantular pada abad ke-14 telah menjadi prinsip fundamental dalam pengelolaan 
keberagaman Indonesia. Frasa ini secara literal berarti "berbeda-beda tetapi tetap satu", 
mengandung paradoks dialektis antara pluralitas dan unitas yang menjadi karakteristik unik 
nation-building Indonesia (Latif, 2020). Anderson (1983) dalam "Imagined Communities" 
menjelaskan bahwa nasionalisme Indonesia merupakan kasus unik karena berhasil 
mengintegrasikan komunitas-komunitas yang sangat beragam tanpa melalui proses 
homogenisasi kultural yang ketat seperti di Eropa. Bhinneka Tunggal Ika berfungsi sebagai 
prinsip integratif yang memungkinkan berbagai kelompok etnis, agama, dan budaya untuk 
mempertahankan identitas partikularnya sambil mengembangkan identitas nasional yang 
overarching. Geertz (1973) mengidentifikasi tiga ikatan primordial yang kuat dalam 
masyarakat Indonesia: ikatan kesukuan (ethnicity), ikatan keagamaan (religion), dan ikatan 
kewilayahan (territory). Tantangan utama nation-building Indonesia adalah bagaimana 
menjaga keseimbangan antara ketiga ikatan primordial ini dengan ikatan nasional yang lebih 
luas. Bhinneka Tunggal Ika memberikan kerangka normatif untuk keseimbangan tersebut. 

Cribb (1999) dalam analisisnya tentang politik identitas di Indonesia menunjukkan 
bahwa Bhinneka Tunggal Ika bukan sekadar slogan normatif, melainkan telah terinternalisasi 
dalam praktik-praktik sosial masyarakat Indonesia. Tradisi seperti perkawinan lintas etnis, 
sinkretisme religius, dan gotong royong merupakan manifestasi konkret dari prinsip "unity in 
diversity" ini. Namun, pasca-Reformasi, prinsip Bhinneka Tunggal Ika menghadapi tantangan 
serius dari menguatnya politik identitas berbasis primordialisme. Bertrand (2004) 
menganalisis bagaimana desentralisasi dan demokratisasi telah membuka ruang bagi 
mobilisasi politik berbasis etnis dan agama yang dalam beberapa kasus mengancam kohesi 
nasional. Konflik-konflik komunal di Ambon, Poso, Sambas, dan Sampit pada awal 2000-an 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 330 

merupakan indikasi dari rapuhnya integrasi sosial ketika tekanan politik dan ekonomi 
meningkat. Studi terbaru oleh Hadiz (2016) menunjukkan bahwa meskipun Indonesia telah 
mengalami proses demokratisasi yang signifikan, namun demokrasi electoral tidak otomatis 
menjamin penguatan multikulturalisme. Bahkan dalam beberapa kasus, demokrasi electoral 
justru memberikan legitimasi bagi politisi yang memainkan isu-isu primordial untuk 
mobilisasi dukungan. Oleh karena itu, diperlukan revitalisasi substantif terhadap nilai-nilai 
Bhinneka Tunggal Ika yang tidak hanya bersifat simbolik tetapi juga operasional dalam 
praktik politik dan kebijakan publik. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Studi kepustakaan dipilih karena sifat penelitian 
yang bertujuan mengkonstruksi kerangka konseptual dan strategi revitalisasi berbasis 
analisis literatur ilmiah, dokumen kebijakan, dan data empiris sekunder dari berbagai 
lembaga riset independen. Sumber data penelitian ini terdiri dari 40 sumber literatur yang 
dipilih secara purposif dengan kriteria: (1) relevansi langsung dengan topik Pancasila, 
multikulturalisme, atau toleransi di Indonesia; (2) kredibilitas akademik tinggi (jurnal 
terakreditasi SINTA atau Scopus, buku teks dari penerbit bereputasi, laporan riset dari 
lembaga independen); (3) aktualitas publikasi (prioritas pada literatur 2015-2024 untuk 
memastikan keterkiniannya); dan (4) keberagaman perspektif teoretis untuk menghindari 
bias konfirmasi. Komposisi sumber data meliputi: (a) 18 artikel jurnal ilmiah terakreditasi 
SINTA dan Scopus yang membahas Pancasila, multikulturalisme, dan pendidikan karakter; (b) 
12 buku teks akademik dari tokoh-tokoh seperti Yudi Latif, Kaelan, Jimly Asshiddiqie, dan 
teoretisi multikulturalisme global seperti Kymlicka, Parekh, dan Taylor; (c) 7 laporan survei 
dan riset dari lembaga independen (Wahid Foundation, Setara Institute, BNPT, Pusat Studi 
Pancasila UGM); dan (d) 3 dokumen kebijakan pemerintah terkait penguatan ideologi 
Pancasila dan pembinaan karakter bangsa. 

Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui empat tahap sistematis. Tahap pertama 
adalah identifikasi sumber melalui penelusuran database akademik (Google Scholar, DOAJ, 
Portal Garuda, SINTA) menggunakan kata kunci "Pancasila", "multikulturalisme Indonesia", 
"Bhinneka Tunggal Ika", "toleransi beragama", dan "pendidikan karakter". Tahap kedua adalah 
seleksi awal berdasarkan relevansi judul dan abstrak. Tahap ketiga adalah pembacaan kritis 
full-text untuk menilai kualitas metodologi dan substansi argumentasi. Tahap keempat adalah 
ekstraksi data berupa konsep-konsep kunci, temuan empiris, dan argumen teoretis yang 
relevan dengan pertanyaan penelitian. Analisis data menggunakan teknik content analysis 
dengan pendekatan tematik. Proses analisis meliputi: (1) Coding, yaitu pemberian label pada 
unit-unit analisis (konsep, proposisi, argumen) yang ditemukan dalam literatur; (2) 
Kategorisasi, yaitu pengelompokan kode-kode yang memiliki kesamaan tematik ke dalam 
kategori-kategori yang lebih luas; (3) Interpretasi, yaitu pemaknaan terhadap pola-pola yang 
muncul dari kategorisasi dengan mengaitkannya pada kerangka teoretis yang relevan; dan (4) 
Sintesis, yaitu pengintegrasian temuan-temuan dari berbagai sumber untuk mengkonstruksi 
kerangka konseptual dan rekomendasi strategi yang koheren. 

Untuk memastikan validitas temuan, penelitian ini menerapkan prinsip triangulasi 
sumber, yaitu membandingkan informasi dari berbagai sumber yang berbeda untuk 
mengidentifikasi konsistensi dan ketidakkonsistenan. Data empiris dari laporan survei 
diverifikasi dengan membandingkan metodologi dan temuan dari berbagai lembaga riset. 
Argumen teoretis dari literatur akademik dievaluasi secara kritis dengan mempertimbangkan 
konteks epistemologis dan ideologis penulis. Keterbatasan penelitian ini terletak pada 
fokusnya pada analisis literatur sekunder tanpa pengumpulan data primer melalui survei atau 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 331 

wawancara mendalam. Namun, keterbatasan ini dimitigasi dengan menggunakan data 
empiris terkini dari lembaga riset independen yang memiliki track record metodologi riset 
yang kuat. Penelitian lanjutan dapat mengembangkan temuan penelitian ini dengan studi 
empiris lapangan untuk menguji efektivitas strategi revitalisasi yang direkomendasikan. 
 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
Kondisi Aktual Multikulturalisme dan Toleransi di Indonesia 

Analisis terhadap data empiris terkini mengungkapkan gambaran yang kompleks dan 
mengkhawatirkan tentang kondisi multikulturalisme dan toleransi di Indonesia. Data Wahid 
Foundation (2024) menunjukkan tren penurunan signifikan dalam Indeks Kota Toleran (IKT) 
selama periode 2020-2024. IKT yang mengukur tingkat toleransi berdasarkan dimensi 
regulasi pemerintah, dinamika sosial, dan ekspresi keagamaan menunjukkan penurunan dari 
6,513 (2020) menjadi 6,187 (2022) dan terus merosot hingga 5,891 (2024). Lebih 
mengkhawatirkan adalah peningkatan jumlah kota yang dikategorikan "tidak toleran" (IKT < 
3,5) dari 14 kota pada 2020 menjadi 21 kota pada 2024. Kota-kota yang konsisten berada di 
peringkat bawah IKT meliputi Banda Aceh, Depok, Bogor, Padang, dan Cianjur. Fenomena ini 
mengindikasikan bahwa masalah intoleransi bukan sekadar insiden sporadis, melainkan telah 
menjadi pola sistemik di beberapa wilayah. Setara Institute (2023) dalam laporannya 
mencatat 265 kasus pelanggaran Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan (KBB) sepanjang 
2023, meningkat dari 236 kasus pada 2022. Bentuk-bentuk pelanggaran yang paling dominan 
adalah intimidasi dan ancaman kekerasan (78 kasus atau 29,4%), kriminalisasi dengan 
menggunakan instrumen hukum (45 kasus atau 17%), dan diskriminasi kebijakan oleh 
pemerintah daerah (38 kasus atau 14,3%). Kelompok yang paling rentan menjadi korban 
adalah penghayat kepercayaan (34%), Syiah (23%), Ahmadiyah (18%), dan komunitas 
Kristen di daerah-daerah tertentu (15%). 
 

Tabel 1. Tren Indeks Kota Toleran Indonesia 2020-2024 

Tahun Rata-rata IKT Kota Toleran Kota Tidak Toleran 
Kota Paling Tidak 

Toleran 
2020 6,513 80 14 Banda Aceh 
2021 6,342 77 17 Banda Aceh 
2022 6,187 74 19 Depok 
2023 6,024 71 20 Banda Aceh 
2024 5,891 68 21 Banda Aceh 

Sumber: Wahid Foundation (2024) 
 

Era digital telah menciptakan dinamika baru dalam lanskap toleransi di Indonesia. 
Survei Kominfo (2023) yang melibatkan 5.000 responden dari berbagai kelompok usia dan 
wilayah menunjukkan bahwa 64% pengguna media sosial Indonesia pernah terpapar konten 
yang mengandung unsur intoleransi, ujaran kebencian, atau disinformasi berbasis SARA. 
Lebih mengkhawatirkan, 41% responden mengaku pernah terlibat aktif dalam perdebatan 
online yang bernuansa SARA, dan 28% mengaku pernah menyebarkan konten yang 
belakangan disadari mengandung informasi yang tidak akurat atau menyesatkan. Algoritma 
media sosial yang dirancang untuk memaksimalkan engagement cenderung memprioritaskan 
konten yang emosional dan kontroversial, yang sering kali berupa narasi-narasi yang 
mempolarisasi. Penelitian Centre for Strategic and International Studies (CSIS, 2023) 
mengidentifikasi fenomena "echo chamber" dan "filter bubble" di platform media sosial 
Indonesia, di mana pengguna cenderung terpapar hanya pada konten yang mengkonfirmasi 
pandangan mereka yang sudah ada, sehingga memperkuat polarisasi dan mengurangi 
exposure terhadap perspektif yang berbeda. 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 332 

Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT, 2024) melaporkan bahwa 73% dari 
187 individu yang terlibat dalam gerakan radikalisme yang terdeteksi pada periode 2020-
2023 mengalami proses radicalization melalui media sosial dan aplikasi messaging. Platform 
seperti Telegram, WhatsApp, dan Facebook digunakan secara sistematis oleh kelompok-
kelompok ekstremis untuk penyebaran ideologi, rekrutmen anggota, dan koordinasi aksi. Di 
sisi lain, data juga menunjukkan potensi positif dalam masyarakat Indonesia. Survei LSI 
Denny JA (2023) menunjukkan bahwa 78% masyarakat Indonesia masih menyatakan 
kesediaan untuk hidup bertetangga dengan orang yang berbeda agama, dan 72% menyatakan 
toleransi terhadap pembangunan rumah ibadah agama lain di lingkungan mereka dengan 
catatan mengikuti prosedur yang berlaku. Data ini mengindikasikan bahwa meskipun ada 
tren penurunan toleransi, fondasi pluralisme di tingkat grassroots masih relatif kuat. Analisis 
geografis menunjukkan variasi signifikan dalam tingkat toleransi antar wilayah. Kota-kota 
besar seperti Jakarta, Surabaya, dan Makassar umumnya memiliki IKT yang lebih tinggi 
dibandingkan kota-kota menengah. Namun, terdapat pengecualian menarik seperti Kota 
Singkawang dan Manado yang meskipun bukan metropolitan besar, memiliki IKT yang tinggi 
karena tradisi keberagaman yang sudah mengakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat. 
 

Tabel 2. Bentuk-bentuk Pelanggaran Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 2023 
Bentuk Pelanggaran Jumlah Kasus Persentase Kelompok Korban Utama 
Intimidasi & Ancaman 78 29,4% Penghayat Kepercayaan 
Kriminalisasi Hukum 45 17,0% Syiah & Ahmadiyah 

Diskriminasi Kebijakan 38 14,3% Minoritas Agama 
Pelarangan Aktivitas 35 13,2% Kristen & Katholik 

Penutupan Rumah Ibadah 28 10,6% Berbagai Kelompok 
Lainnya 41 15,5% Berbagai Kelompok 

<b>Total</b> <b>265</b> <b>100%</b> <b>-</b> 
Sumber: Setara Institute (2023) 

 
Tantangan Implementasi Pancasila sebagai Pondasi Multikulturalisme 

Berdasarkan analisis literatur dan data empiris, penelitian ini mengidentifikasi lima 
tantangan utama dalam implementasi Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme. Pertama, 
pendangkalan pemahaman terhadap substansi Pancasila. Penelitian Pusat Studi Pancasila 
UGM (2022) terhadap 2.500 mahasiswa dari 25 perguruan tinggi menunjukkan bahwa hanya 
37% yang dapat menjelaskan hubungan intrinsik antara sila-sila Pancasila dengan praktik 
kehidupan multikultural. Mayoritas responden (58%) memahami Pancasila secara 
verbalistik-hafalan tanpa pemahaman kontekstual dan aplikatif. Winarno (2020) mengkritisi 
pendekatan pedagogis Pendidikan Pancasila yang cenderung doktriner dan indoktrinatif, 
menekankan hafalan teks tanpa pengembangan critical thinking dan kemampuan aplikasi 
nilai dalam situasi konkret. Pembelajaran Pancasila seringkali terpisah dari realitas sosial 
yang dihadapi peserta didik, sehingga dianggap sebagai pengetahuan abstrak yang tidak 
relevan dengan kehidupan sehari-hari. 

Kedua, politisasi Pancasila yang kontraprodiktif. Pasca-Reformasi, Pancasila telah 
menjadi arena kontestasi politik di mana berbagai kelompok politik mengklaim diri sebagai 
pewaris sejati Pancasila sambil mendiskreditkan kelompok lain sebagai anti-Pancasila. Hadiz 
(2016) mengidentifikasi fenomena "weaponization of Pancasila" di mana Pancasila digunakan 
sebagai instrumen untuk melegitimasi represi terhadap kelompok-kelompok yang dianggap 
berbeda secara ideologis, mirip dengan praktik Orde Baru namun dengan aktor yang berbeda. 
Ketiga, ketidakkonsistenan kebijakan pemerintah. Meskipun pemerintah pusat secara retoris 
menekankan pentingnya Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, namun di tingkat implementasi 
terdapat banyak kebijakan yang justru bertentangan dengan prinsip-prinsip tersebut. 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 333 

Laporan Komnas HAM (2023) mencatat 87 peraturan daerah yang berpotensi diskriminatif 
terhadap kelompok minoritas agama dan aliran kepercayaan, mencakup pembatasan 
pembangunan rumah ibadah, kewajiban busana religius tertentu, dan pembatasan aktivitas 
ekonomi pada hari-hari tertentu. 

Keempat, lemahnya penegakan hukum terhadap pelanggaran hak-hak konstitusional 
kelompok minoritas. Asshiddiqie (2019) mengkritisi inkonsistensi antara jaminan 
konstitusional kebebasan beragama dalam UUD 1945 dengan praktik penegakan hukum yang 
sering kali permissive terhadap tindakan intoleransi. Aparat penegak hukum seringkali 
mengambil sikap "netral" atau bahkan akomodatif terhadap pelaku intoleransi dengan alasan 
menjaga ketertiban umum atau menghormati "sensitivitas masyarakat lokal". Kelima, 
tantangan dari globalisasi dan teknologi digital. Arus informasi global yang masif melalui 
internet dan media sosial telah menciptakan kompetisi narratif antara nilai-nilai Pancasila 
dengan ideologi-ideologi transnasional, baik yang bersifat fundamentalisme religius maupun 
liberalisme ekstrem. Penelitian Maarif Institute (2023) mengidentifikasi adanya 
"transnational ideological networks" yang secara sistematis menyebarkan narasi-narasi yang 
bertentangan dengan prinsip Pancasila, memanfaatkan algoritma media sosial dan strategi 
viral marketing. 
 
Strategi Revitalisasi Pancasila sebagai Pondasi Multikulturalisme 

Berdasarkan identifikasi terhadap kondisi aktual dan tantangan-tantangan yang ada, 
penelitian ini merumuskan empat strategi revitalisasi Pancasila yang komprehensif, integratif, 
dan aplikatif. Strategi-strategi ini dirancang bukan sebagai solusi tunggal yang bersifat 
top-down, melainkan sebagai framework multi-level yang melibatkan berbagai stakeholder 
dari pemerintah, institusi pendidikan, civil society, hingga komunitas grassroots. 
 
Strategi 1: Transformasi Kurikulum dan Pedagogi Pendidikan Pancasila 

Strategi pertama adalah transformasi fundamental dalam kurikulum dan pedagogi 
Pendidikan Pancasila dari yang selama ini bersifat doktriner-kognitif menjadi kritis-
transformatif. Transformasi ini mencakup tiga dimensi: konten, metode, dan evaluasi. Dari sisi 
konten, kurikulum harus mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dengan isu-isu kontemporer 
yang dihadapi peserta didik seperti intoleransi di media sosial, radikalisme, korupsi, 
ketidakadilan sosial, dan degradasi lingkungan. Tilaar (2021) mengadvokasi pendekatan 
"problem-based learning" dalam Pendidikan Pancasila di mana peserta didik diajak untuk 
menganalisis kasus-kasus riil pelanggaran nilai-nilai Pancasila dan merumuskan solusi 
berbasis prinsip-prinsip Pancasila. Misalnya, kasus penutupan rumah ibadah dapat dijadikan 
studi kasus untuk menganalisis implementasi sila Ketuhanan, Kemanusiaan, dan Persatuan 
dalam konteks multikulturalisme. 

Dari sisi metode, perlu pergeseran dari teacher-centered menjadi student-centered 
learning yang mengembangkan kemampuan critical thinking, empathy, dan dialogue. Banks 
(2008) menekankan pentingnya "transformative approach" dalam pendidikan multikultural 
yang tidak hanya mengenalkan keberagaman, tetapi juga mengkritisi struktur kekuasaan dan 
ketidakadilan yang melanggengkan diskriminasi. Implementasi praktis strategi ini meliputi: 
(a) Revisi Kurikulum Pendidikan Pancasila di semua jenjang pendidikan dengan memasukkan 
modul-modul tentang multikulturalisme, anti-radikalisme, dan literasi digital; (b) Pelatihan 
masif bagi 3 juta guru di Indonesia tentang pedagogi kritis dan pendidikan multikultural; (c) 
Pengembangan bahan ajar interaktif berbasis teknologi (aplikasi, game edukasi, video 
pembelajaran) yang menarik bagi generasi digital native; (d) Pengintegrasian "service 
learning" di mana siswa terlibat langsung dalam proyek-proyek sosial yang mempraktikkan 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 334 

nilai Pancasila seperti volunteer di komunitas lintas agama, kampanye anti-diskriminasi, atau 
pemberdayaan masyarakat marginal. 
 
Strategi 2: Penguatan Literasi Digital Berbasis Pancasila 

Strategi kedua adalah penguatan literasi digital berbasis nilai-nilai Pancasila untuk 
menangkal disinformasi dan narasi intoleransi di ruang digital. Mengingat 64% pengguna 
media sosial Indonesia terpapar konten intoleran (Kominfo, 2023), diperlukan intervensi 
edukatif yang masif untuk membangun resiliensi kognitif dan etis masyarakat dalam 
bernavigasi di ruang digital. Program literasi digital ini harus mencakup empat kompetensi: 
(1) Kemampuan verifikasi informasi (fact-checking skills) untuk membedakan fakta, opini, 
dan hoaks; (2) Pemahaman tentang mekanisme algoritma media sosial dan bagaimana 
algoritma dapat menciptakan echo chamber dan filter bubble; (3) Etika komunikasi digital 
yang menghormati keberagaman dan menghindari ujaran kebencian; (4) Kemampuan untuk 
terlibat dalam civic engagement online yang konstruktif dan tidak polarisatif. Implementasi 
konkret strategi ini meliputi: (a) Peluncuran "Gerakan Nasional Literasi Digital Pancasila" 
yang melibatkan Kementerian Komunikasi dan Informatika, Kementerian Pendidikan, 
Kebudayaan, Riset dan Teknologi, serta civil society organizations; (b) Pembentukan 1.000 
"Digital Pancasila Ambassadors" yang tersebar di seluruh Indonesia untuk melakukan edukasi 
literasi digital di komunitas-komunitas lokal; (c) Kerjasama dengan platform media sosial 
(Facebook, Twitter/X, TikTok, Instagram) untuk implementasi algoritma yang 
mempromosikan konten yang memperkuat kohesi sosial dan menekan konten yang 
polarisatif; (d) Pengembangan aplikasi fact-checking berbahasa Indonesia yang mudah 
diakses dan user-friendly. Studi komparatif dengan negara-negara lain menunjukkan 
pentingnya pendekatan multi-stakeholder. Program literasi digital di Finlandia yang 
melibatkan pemerintah, sektor pendidikan, media, dan tech companies berhasil membuat 
masyarakat Finlandia menjadi yang paling resilien terhadap disinformasi di Eropa (EU 
Commission, 2022). Indonesia dapat mengadaptasi best practices tersebut dengan 
kontekstualisasi sesuai karakteristik budaya dan teknologi lokal. 
 
Strategi 3: Pemberdayaan Kearifan Lokal sebagai Manifestasi Pancasila 

Strategi ketiga adalah revitalisasi dan pemberdayaan kearifan lokal (local wisdom) 
sebagai manifestasi konkret dari nilai-nilai Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. Indonesia 
memiliki kekayaan tradisi lokal yang telah mempraktikkan prinsip-prinsip multikulturalisme 
jauh sebelum terminologi tersebut populer, seperti pela gandong di Maluku, menyama braya 
di Bali, dalihan na tolu di Batak, dan subak di sistem irigasi Bali. Geertz (1973) dalam 
kajiannya tentang agama Jawa menunjukkan bagaimana sinkretisme religius yang 
mengintegrasikan elemen Islam, Hindu-Buddha, dan animisme lokal menciptakan model 
keberagamaan yang inklusif dan toleran. Hefner (2001) mengidentifikasi "civil Islam" di Jawa 
sebagai tradisi Islam yang moderat, toleran, dan kompatibel dengan pluralisme, yang 
dikembangkan oleh organisasi seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Implementasi 
strategi ini meliputi: (a) Inventarisasi dan dokumentasi systematic terhadap praktik-
praktik kearifan lokal di seluruh Indonesia yang merefleksikan nilai-nilai multikulturalisme; 
(b) Pengintegrasian kearifan lokal dalam kurikulum muatan lokal (mulok) di sekolah-sekolah; 
(c) Fasilitasi forum-forum dialog lintas budaya dan agama berbasis kearifan lokal; (d) 
Pengembangan cultural tourism yang tidak hanya menggali potensi ekonomi tetapi juga 
edukatif tentang keberagaman; (e) Penguatan kelembagaan adat sebagai guardian of local 
wisdom dengan memberikan pengakuan legal dan dukungan resources. Studi kasus 
Singkawang menunjukkan bagaimana kota tersebut berhasil mempertahankan IKT tinggi (7,2 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 335 

pada 2024) melalui revitalisasi tradisi lokal seperti Perayaan Cap Go Meh yang dirayakan 
bersama oleh seluruh komunitas lintas agama dan etnis. Festival budaya ini tidak hanya 
menjadi atraksi wisata tetapi juga medium untuk memperkuat kohesi sosial dan mutual 
understanding antar kelompok. 
 
Strategi 4: Penguatan Kelembagaan dan Sinergi Multi-Stakeholder 

Strategi keempat adalah penguatan kelembagaan dan pembangunan sinergi multi-
stakeholder untuk memastikan revitalisasi Pancasila bukan hanya gerakan temporer tetapi 
transformasi sistemik dan berkelanjutan. Latif (2020) menekankan bahwa revitalisasi 
Pancasila memerlukan "institutional embedding" di mana nilai-nilai Pancasila terinternalisasi 
dalam struktur, prosedur, dan kultur institusional baik di sektor publik maupun privat. 
Implementasi konkret strategi ini meliputi beberapa inisiatif kelembagaan. Pertama, 
pembentukan "Pusat Studi Pancasila dan Multikulturalisme" di setiap provinsi yang berfungsi 
sebagai think tank, research center, dan training center untuk isu-isu terkait Pancasila, 
multikulturalisme, dan kohesi sosial. Pusat ini akan melakukan riset berkelanjutan tentang 
kondisi toleransi di daerahnya, mengembangkan modul-modul pendidikan dan pelatihan, 
serta menjadi resource center bagi pemerintah daerah dan civil society. Kedua, penguatan 
Badan Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP) dengan perluasan mandat dan resources. BPIP 
yang didirikan tahun 2017 perlu ditransformasi dari sekadar lembaga ceremonial menjadi 
institusi yang benar-benar efektif dalam koordinasi, fasilitasi, dan monitoring implementasi 
nilai-nilai Pancasila di berbagai sektor. Asshiddiqie (2019) merekomendasikan agar BPIP 
dilengkapi dengan kewenangan untuk melakukan judicial review terhadap kebijakan-
kebijakan daerah yang bertentangan dengan prinsip Pancasila. 

Ketiga, pembentukan mekanisme multi-stakeholder forum di tingkat nasional dan 
daerah yang melibatkan pemerintah, civil society organizations, organisasi keagamaan, 
akademisi, media, dan sektor bisnis untuk dialog berkelanjutan dan formulasi kebijakan 
terkait pengelolaan keberagaman. Forum ini akan berfungsi sebagai platform untuk 
membangun consensus, menyelesaikan konflik, dan mengembangkan inisiatif-inisiatif 
kolaboratif. Keempat, pengembangan sistem monitoring dan evaluasi berbasis indikator 
untuk mengukur progress implementasi nilai-nilai Pancasila dan multikulturalisme. Sistem ini 
akan mengintegrasikan data dari berbagai sumber (BPS, lembaga riset independen, laporan 
masyarakat sipil) untuk memberikan gambaran komprehensif tentang kondisi toleransi, 
incident intoleransi, efektivitas program-program pemerintah, dan trend perubahan dari 
waktu ke waktu. Kelima, penguatan peran media massa dan platform digital sebagai agen 
sosialisasi nilai-nilai Pancasila. Hal ini meliputi: (a) Regulasi yang mendorong media untuk 
memproduksi konten yang mempromosikan toleransi dan multikulturalisme; (b) Incentive 
bagi media yang secara konsisten memproduksi konten edukatif tentang keberagaman; (c) 
Kerjasama dengan content creators dan influencers di media sosial untuk kampanye viral 
tentang nilai-nilai Pancasila yang dikemas secara kreatif dan menarik bagi generasi muda. 
 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting tentang revitalisasi Pancasila 
sebagai pondasi multikulturalisme dalam masyarakat Indonesia modern. Pertama, data 
empiris menunjukkan tren penurunan toleransi yang signifikan di Indonesia dalam lima 
tahun terakhir, ditandai dengan menurunnya Indeks Kota Toleran dari 6,513 (2020) menjadi 
5,891 (2024), peningkatan kota tidak toleran dari 14 menjadi 21 kota, dan 265 kasus 
pelanggaran KBB pada 2023. Era digital memperparah polarisasi dengan 64% pengguna 
media sosial terpapar konten intoleran. Kedua, tantangan utama implementasi Pancasila 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 336 

sebagai pondasi multikulturalisme meliputi: pendangkalan pemahaman substantif (hanya 
37% mahasiswa dapat menjelaskan aplikasi Pancasila secara kontekstual), politisasi yang 
kontraprodektif, inkonsistensi kebijakan (87 perda diskriminatif), lemahnya penegakan 
hukum, dan kompetisi ideologi dalam konteks globalisasi dan digitalisasi. Ketiga, penelitian ini 
merumuskan empat strategi revitalisasi komprehensif: (1) Transformasi kurikulum dan 
pedagogi Pendidikan Pancasila dari doktriner menjadi kritis-transformatif dengan 
pendekatan problem-based learning dan service learning; (2) Penguatan literasi digital 
berbasis Pancasila melalui Gerakan Nasional Literasi Digital dengan 1.000 Digital Pancasila 
Ambassadors; (3) Pemberdayaan kearifan lokal sebagai manifestasi konkret Bhinneka 
Tunggal Ika melalui inventarisasi, integrasi dalam kurikulum, dan penguatan kelembagaan 
adat; (4) Penguatan kelembagaan melalui pembentukan Pusat Studi Pancasila dan 
Multikulturalisme di setiap provinsi, transformasi BPIP, multi-stakeholder forum, sistem 
monitoring-evaluasi, dan pemberdayaan media sebagai agen sosialisasi. 

Keempat, kontribusi teoretis penelitian ini adalah pengembangan kerangka konseptual 
"Pancasila sebagai Epistemologi Multikulturalisme Indonesia" yang membedakan pendekatan 
Indonesia dari model multikulturalisme Barat. Jika multikulturalisme liberal (Kymlicka) 
menekankan hak-hak kelompok secara terpisah, multikulturalisme Indonesia berbasis 
Pancasila mengintegrasikan prinsip unity in diversity di mana keberagaman dihormati dalam 
kerangka kesatuan yang lebih tinggi berdasarkan nilai-nilai bersama. Kelima, implikasi 
praktis penelitian ini adalah rekomendasi kebijakan konkret yang dapat diimplementasikan 
oleh pemerintah, institusi pendidikan, dan civil society. Implementasi strategi-strategi yang 
dirumuskan memerlukan komitmen politik yang kuat, alokasi resources yang memadai, 
koordinasi antar-lembaga yang efektif, dan partisipasi aktif dari seluruh komponen bangsa. 
Revitalisasi Pancasila bukan tanggung jawab pemerintah semata, melainkan gerakan kolektif 
seluruh bangsa Indonesia. Penelitian ini memiliki keterbatasan metodologis karena berbasis 
pada analisis literatur dan data sekunder tanpa pengumpulan data primer melalui survei atau 
etnografi. Penelitian lanjutan dapat mengembangkan temuan ini melalui: (1) Studi empiris 
tentang efektivitas program-program Pendidikan Pancasila di berbagai jenjang pendidikan; 
(2) Etnografi mendalam tentang praktik multikulturalisme di komunitas-komunitas lokal 
yang memiliki IKT tinggi; (3) Eksperimen sosial tentang efektivitas berbagai pendekatan 
literasi digital dalam mengurangi polarisasi; (4) Studi longitudinal tentang trend perubahan 
toleransi dan implementasi strategi revitalisasi dalam jangka panjang. 

Dengan demikian, revitalisasi Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme bukan 
sekadar wacana ideologis-normatif, melainkan keniscayaan historis dan strategis bagi 
keberlanjutan Indonesia sebagai negara-bangsa yang demokratis, berkeadilan, dan sejahtera. 
Pancasila menawarkan jalan tengah antara fundamentalisme yang intoleran dan relativisme 
yang nihilistik, antara individualisme ekstrem dan kolektivisme totaliter, antara westernisasi 
yang mengasingkan dan nativisme yang tertutup. Dalam dunia yang semakin terfragmentasi 
dan terpolarisasi, model multikulturalisme Indonesia berbasis Pancasila dapat menjadi 
alternatif epistemologis dan praktis yang relevan tidak hanya bagi Indonesia tetapi juga bagi 
komunitas global. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. London: Verso. 
Asshiddiqie, J. (2019). Ideologi, Pancasila, dan Konstitusi. Jakarta: Sinar Grafika. 
Azra, A. (2007). "Identitas dan Krisis Budaya: Membangun Multikulturalisme Indonesia". 

Jurnal Masyarakat dan Budaya, 9(1), 23-38. 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 337 

Badan Nasional Penanggulangan Terorisme. (2024). Laporan Tahunan BNPT 2023: 
Tren Radikalisme di Indonesia. Jakarta: BNPT. 

Badan Pusat Statistik. (2023). Statistik Indonesia 2023. Jakarta: BPS. 
Banks, J. A. (2008). "Diversity, Group Identity, and Citizenship Education in a Global 

Age". Educational Researcher, 37(3), 129-139. 
Barry, B. (2001). Culture and Equality: An Egalitarian Critique of Multiculturalism. Cambridge: 

Polity Press. 
Bertrand, J. (2004). Nationalism and Ethnic Conflict in Indonesia. Cambridge: 

Cambridge University Press. 
Budiman, A. (2019). "Reaktualisasi Pancasila di Era Reformasi: Antara Simbolisme dan 

Substansi". Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, 4(2), 15-28. 
Centre for Strategic and International Studies. (2023). Social Media and Political Polarization 

in Indonesia. Jakarta: CSIS. 
Cribb, R. (1999). "Not the Next Yugoslavia: Prospects for the Disintegration of 

Indonesia". Australian Journal of International Affairs, 53(2), 169-178. 
EU Commission. (2022). Digital Literacy in Europe: Best Practices from Finland. Brussels: 

European Commission. 
Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 
Hadiz, V. R. (2016). Islamic Populism in Indonesia and the Middle East. Cambridge: Cambridge 

University Press. 
Hefner, R. W. (2001). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: 

Princeton University Press. 
Kaelan. (2018). Filsafat Pancasila: Pandangan Hidup Bangsa Indonesia. Yogyakarta: 

Paradigma. 
Kementerian Komunikasi dan Informatika. (2023). Survei Literasi Digital Indonesia 2023. 

Jakarta: Kominfo. 
Komisi Nasional Hak Asasi Manusia. (2023). Laporan Tahunan Komnas HAM 2023. 

Jakarta: Komnas HAM. 
Kymlicka, W. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford: 

Clarendon Press. 
Latif, Y. (2020). Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. Jakarta: 

Gramedia. 
LSI Denny JA. (2023). Survei Nasional tentang Toleransi Beragama di Indonesia. Jakarta: LSI. 
Maarif Institute. (2023). Transnational Ideological Networks and Social Media in Indonesia. 

Jakarta: Maarif Institute. 
Notonagoro. (1975). Pancasila Secara Ilmiah Populer. Jakarta: Pancuran Tujuh. 
Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. London: 

Palgrave Macmillan. 
Pusat Studi Pancasila UGM. (2022). Survei Pemahaman Pancasila di Kalangan Mahasiswa. 

Yogyakarta: PSP UGM. 
Sen, A. (2006). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. New York: W. W. Norton. 
Setara Institute. (2023). Laporan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 2023. Jakarta: 

Setara Institute. 
Soekarno. (1945). "Lahirnya Pancasila". Pidato pada Sidang BPUPKI, 1 Juni 1945. Jakarta. 
Taylor, C. (1994). "The Politics of Recognition". In A. Gutmann (Ed.), Multiculturalism: 

Examining the Politics of Recognition (pp. 25-73). Princeton: Princeton University Press. 
Tilaar, H. A. R. (2021). Pendidikan Multikultural dan Revitalisasi Hukum Adat dalam Perspektif 

Pancasila. Jakarta: Kompas. 



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation 
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141 

Vol. 2 No. 2 Desember 2025 
 

 
Dianita Sahda, dkk. – Universitas Negeri Medan 338 

Wahid Foundation. (2024). Laporan Tahunan Kebebasan Beragama dan Intoleransi 2024. 
Jakarta: Wahid Foundation. 

Winarno. (2020). "Paradigma Baru Pendidikan Pancasila untuk Generasi Digital Native". 
Citizenship: Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, 8(1), 1-15. 


