AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Revitalisasi Pancasila Sebagai Pondasi Multikulturalisme Dalam Masyarakat
Indonesia Modern

Dianita Sahda! Hadriana Sihombing? Joel Alfian S Gulo3 Amirul Fadillah Siregar Fidelis
Simbolon> Rachmat Daffa Rabbani® Sri Yunita?
Program Studi Teknik Sipil, Universitas Negeri Medan, Indonesial234567
Email: dianitasahda.5243250053@mhs.unimed.ac.id?!
hadrianashbg.5243250027@mhs.unimed.ac.id? joelgulo.5243250054@mhs.unimed.ac.id?
amirul.5243250047@mbhs.unimed.ac.id* fidelis.5243250071@mhs.unimed.ac.id>
rachmatdaffa.5243250007 @mhs.unimed.ac.id® sr.yunita@unimed.ac.id”

Abstrak

Indonesia sebagai negara dengan keberagaman etnis, agama, dan budaya yang sangat tinggi
menghadapi tantangan serius dalam menjaga harmoni sosial di era modern. Fenomena intoleransi,
polarisasi sosial, dan melemahnya kohesi nasional menunjukkan urgensi untuk merevitalisasi nilai-
nilai fundamental yang menjadi landasan persatuan bangsa. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis peran strategis Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme dalam konteks masyarakat
Indonesia kontemporer, mengidentifikasi tantangan implementasinya, serta merumuskan strategi
revitalisasi yang komprehensif dan aplikatif. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan
(library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Data dikumpulkan melalui
penelusuran sistematis terhadap 40 sumber literatur meliputi jurnal ilmiah terakreditasi, buku teks,
laporan survei lembaga riset independen, dan dokumen kebijakan pemerintah periode 2015-2024.
Analisis data dilakukan menggunakan teknik content analysis dengan triangulasi sumber untuk
memastikan validitas temuan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Indonesia mengalami tren
penurunan toleransi yang signifikan dalam lima tahun terakhir, dengan Indeks Kota Toleran (IKT)
menurun dari 6,513 (2020) menjadi 5,891 (2024) dan peningkatan Kota Tidak Toleran dari 14
menjadi 21 kota. Data empiris mengungkapkan 265 pelanggaran Kebebasan Beragama dan
Berkeyakinan (KBB) pada 2023, mayoritas berbentuk intimidasi dan kriminalisasi. Penelitian ini
mengidentifikasi empat strategi revitalisasi komprehensif: (1) transformasi kurikulum pendidikan
dengan integrasi nilai Pancasila secara kontekstual; (2) penguatan literasi digital berbasis Pancasila
untuk menangkal disinformasi; (3) pemberdayaan kearifan lokal sebagai manifestasi konkret
Bhinneka Tunggal Ika; dan (4) penguatan kelembagaan melalui sinergi multi-stakeholder. Kontribusi
teoretis penelitian ini adalah pengembangan kerangka konseptual "Pancasila sebagai Epistemologi
Multikulturalisme Indonesia" yang membedakan pendekatan multikulturalisme Indonesia dari model
Barat. Secara praktis, penelitian ini merekomendasikan implementasi "Gerakan Nasional Literasi
Pancasila" dan pembentukan "Pusat Studi Pancasila dan Multikulturalisme" di setiap provinsi sebagai
infrastruktur revitalisasi berkelanjutan.

Kata Kunci: Pancasila, Multikulturalisme, Bhinneka Tunggal Ika, Toleransi, Pendidikan Karakter

Abstract
Indonesia, as a nation with exceptionally high ethnic, religious, and cultural diversity, faces serious
challenges in maintaining social harmony in the modern era. Phenomena of intolerance, social
polarization, and weakening national cohesion demonstrate the urgency to revitalize fundamental values
that serve as the foundation for national unity. This study aims to analyze the strategic role of Pancasila
as the foundation of multiculturalism in contemporary Indonesian society, identify implementation
challenges, and formulate comprehensive and applicable revitalization strategies. This research employs
a library research method with a descriptive-analytical qualitative approach. Data were collected
through systematic review of 40 literature sources including accredited scientific journals, textbooks,
independent research institute survey reports, and government policy documents from 2015-2024. Data
analysis was conducted using content analysis techniques with source triangulation to ensure validity of
findings. The results indicate that Indonesia has experienced a significant declining trend in tolerance
over the past five years, with the City Tolerance Index (IKT) decreasing from 6.513 (2020) to 5.891

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 325


mailto:dianitasahda.5243250053@mhs.unimed.ac.id1
mailto:hadrianashbg.5243250027@mhs.unimed.ac.id2
mailto:joelgulo.5243250054@mhs.unimed.ac.id3
mailto:amirul.5243250047@mhs.unimed.ac.id4
mailto:fidelis.5243250071@mhs.unimed.ac.id5
mailto:rachmatdaffa.5243250007@mhs.unimed.ac.id6
mailto:sr.yunita@unimed.ac.id7

AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

(2024) and an increase in Intolerant Cities from 14 to 21 cities. Empirical data reveals 265 violations of
Freedom of Religion and Belief (KBB) in 2023, predominantly in the form of intimidation and
criminalization. This study identifies four comprehensive revitalization strategies: (1) educational
curriculum transformation with contextual integration of Pancasila values; (2) strengthening Pancasila-
based digital literacy to counter disinformation; (3) empowerment of local wisdom as concrete
manifestation of Unity in Diversity; and (4) institutional strengthening through multi-stakeholder
synergy. The theoretical contribution of this research is the development of a conceptual framework
"Pancasila as Indonesian Multiculturalism Epistemology” that distinguishes Indonesia’s multiculturalism
approach from Western models. Practically, this study recommends implementation of a "National
Pancasila Literacy Movement" and establishment of "Pancasila and Multiculturalism Study Centers" in
each province as sustainable revitalization infrastructure.

Keywords: Pancasila, Multiculturalism, Unity in Diversity, Tolerance, Character Education

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara dengan kompleksitas keberagaman yang luar biasa,
mencakup lebih dari 1.340 suku bangsa, 718 bahasa daerah, dan enam agama resmi yang
diakui negara (Badan Pusat Statistik, 2023). Keberagaman ini merupakan aset sekaligus
tantangan besar bagi integrasi dan kohesi nasional. Sebagai negara kepulauan terbesar di
dunia dengan 17.504 pulau dan populasi 275,77 juta jiwa (BPS, 2023), Indonesia menghadapi
kompleksitas geografis, demografis, dan kultural yang memerlukan pendekatan khusus dalam
mengelola keberagaman. Namun, realitas empiris menunjukkan tren yang mengkhawatirkan.
Data Wahid Foundation (2024) mengungkapkan bahwa Indeks Kota Toleran (IKT) Indonesia
mengalami penurunan konsisten dari 6,513 pada tahun 2020 menjadi 5,891 pada tahun 2024.
Lebih mengkhawatirkan lagi, jumlah kota yang dikategorikan "tidak toleran" meningkat dari
14 kota (2020) menjadi 21 kota (2024), dengan Kota Banda Aceh menduduki peringkat
terendah. Fenomena ini mengindikasikan melemahnya nilai-nilai toleransi dan pluralisme
yang menjadi pilar fundamental kehidupan berbangsa.

Setara Institute (2023) melaporkan 265 kasus pelanggaran Kebebasan Beragama dan
Berkeyakinan (KBB) sepanjang tahun 2023, meningkat 12,3% dibandingkan tahun
sebelumnya. Bentuk pelanggaran didominasi oleh intimidasi dan ancaman (78 kasus),
kriminalisasi (45 kasus), dan diskriminasi kebijakan (38 kasus). Korban pelanggaran
terbanyak adalah kelompok minoritas agama dan aliran kepercayaan, yang menunjukkan
ketidakseimbangan perlindungan hak-hak konstitusional warga negara. Era digital
memperparah situasi dengan munculnya echo chamber dan filter bubble yang memperdalam
polarisasi sosial. Survei Kominfo (2023) menunjukkan bahwa 64% pengguna media sosial
Indonesia pernah terpapar konten intoleran, dan 41% mengaku pernah terlibat dalam
perdebatan online berbasis sentimen SARA. Algoritma media sosial yang cenderung
memprioritaskan konten emosional dan kontroversial telah menciptakan ruang publik yang
terfragmentasi, di mana narasi ekstremisme dan ujaran kebencian dapat menyebar dengan
cepat tanpa filter kritis yang memadai.

Dalam konteks ini, Pancasila sebagai dasar negara dan ideologi pemersatu bangsa
menghadapi ujian eksistensi yang serius. Soekarno (1945) merumuskan Pancasila bukan
hanya sebagai dasar negara secara formal-yuridis, tetapi sebagai "weltanschauung" atau
pandangan hidup bangsa yang mengintegrasikan nilai-nilai luhur dari berbagai tradisi
spiritual dan kultural Nusantara. Lima sila Pancasila—Ketuhanan Yang Maha Esa,
Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 326


http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh
Rakyat Indonesia—memberikan kerangka etis dan filosofis untuk mengelola keberagaman
dalam bingkai persatuan. Namun, beberapa dekade reformasi telah memunculkan paradoks:
di satu sisi, kebebasan berekspresi dan berorganisasi meningkat signifikan; di sisi lain,
pemahaman substantif terhadap Pancasila mengalami pendangkalan. Latif (2020) mengkritisi
fenomena "ritualisasi Pancasila" yang menekankan hafalan verbalistik tanpa internalisasi
nilai, sehingga Pancasila menjadi simbol ceremonial yang kehilangan daya transformatif.
Penelitian Pusat Studi Pancasila UGM (2022) menunjukkan bahwa hanya 37% mahasiswa
yang dapat menjelaskan hubungan antara sila-sila Pancasila dengan praktik kehidupan
sehari-hari, mengindikasikan kesenjangan antara pengetahuan formal dan pemahaman
aplikatif.

Melemahnya peran Pancasila sebagai pemandu moral kolektif bangsa juga dipengaruhi
oleh arus globalisasi yang membawa nilai-nilai liberal-individualistik yang tidak selalu
kompatibel dengan karakter masyarakat Indonesia yang komunitarian. Tilaar (2021)
mengidentifikasi dilema antara modernisasi yang mengadopsi nilai-nilai universal dengan
preservasi identitas kultural yang partikular. Dalam situasi ini, diperlukan rekontekstualisasi
Pancasila yang mampu menjembatani tradisi dan modernitas, lokal dan global, tanpa
kehilangan esensi nilai-nilai dasarnya. Multikulturalisme sebagai paradigma pengelolaan
keberagaman telah menjadi diskursus akademik dan politik yang intensif di Indonesia.
Berbeda dengan model multikulturalisme liberal ala Kanada atau Australia yang menekankan
pengakuan kelompok-kelompok kultural secara terpisah (Kymlicka, 1995), multikulturalisme
Indonesia berbasis Pancasila mengintegrasikan prinsip "Bhinneka Tunggal Ika"—unity in
diversity—yang menekankan harmoni dalam perbedaan tanpa menghilangkan identitas
kultural masing-masing kelompok.

Parekh (2000) membedakan tiga model multikulturalisme: multikulturalisme liberal
yang menekankan hak-hak individual, multikulturalisme pluralis yang mengakui hak-hak
kelompok, dan multikulturalisme kosmopolitan yang melampaui identitas primordial. Model
Indonesia, sebagaimana dirumuskan oleh Latif (2020), dapat dikategorikan sebagai
"multikulturalisme integratif berbasis nilai bersama" di mana Pancasila berfungsi sebagai
"public philosophy" yang mengikat seluruh komponen bangsa dalam kesepakatan dasar
tentang prinsip-prinsip kehidupan bersama. Penelitian ini berangkat dari kesenjangan antara
idealitas Pancasila sebagai ideologi pemersatu dengan realitas empiris melemahnya toleransi
dan kohesi sosial. Berbagai studi terdahulu telah mengkaji Pancasila dari perspektif filosofis
(Latif, 2020; Kaelan, 2018), yuridis (Asshiddigie, 2019), dan pedagogis (Winarno, 2020),
namun masih terbatas yang mengintegrasikan ketiga dimensi tersebut dalam kerangka
revitalisasi komprehensif dengan basis data empiris terkini tentang kondisi multikulturalisme
Indonesia. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini merumuskan tiga pertanyaan
penelitian: (1) Bagaimana kondisi aktual multikulturalisme dan toleransi di Indonesia
berdasarkan data empiris terkini?; (2) Apa saja tantangan dan hambatan dalam implementasi
nilai-nilai Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme?; dan (3) Bagaimana strategi
revitalisasi Pancasila yang komprehensif dan aplikatif untuk menguatkan multikulturalisme
Indonesia? Tujuan penelitian ini adalah menghasilkan kerangka konseptual dan strategi
operasional revitalisasi Pancasila yang berbasis bukti empiris dan dapat diimplementasikan
secara praktis.

Tinjauan Pustaka
Konsep Pancasila sebagai Dasar Negara

Pancasila sebagai dasar negara Indonesia memiliki dimensi historis, filosofis, dan yuridis
yang kompleks. Secara historis, Pancasila lahir dari proses panjang pergulatan pemikiran

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 327



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

founding fathers bangsa yang berupaya menemukan formula integratif bagi bangsa yang
sangat beragam. Soekarno dalam pidato 1 Juni 1945 di hadapan BPUPKI merumuskan lima
prinsip dasar yang kemudian disepakati sebagai dasar negara: Ketuhanan Yang Maha Esa,
Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh
Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh
Rakyat Indonesia (Latif, 2020). Secara filosofis, Pancasila merepresentasikan sintesis dialektis
antara berbagai aliran pemikiran: teisme dengan humanisme, individualisme dengan
kolektivisme, liberalisme dengan sosialisme. Kaelan (2018) menganalisis struktur hierarkis-
piramidal Pancasila di mana sila pertama (Ketuhanan) menjadi basis moral-spiritual yang
melandasi sila-sila berikutnya. Notonagoro (1975) mengembangkan teori nilai Pancasila yang
membedakan nilai material, vital, dan kerohanian, dengan nilai Ketuhanan sebagai nilai
tertinggi yang mengintegrasikan nilai-nilai lainnya.

Latif (2020) dalam karyanya "Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas, dan
Aktualitas Pancasila" menekankan bahwa Pancasila bukan sekadar agregasi lima prinsip yang
terpisah, melainkan suatu "organic whole" yang saling berkait dan memperkuat. Sila
Ketuhanan memberikan landasan transendental bagi moralitas kebangsaan; Kemanusiaan
mengakui martabat universal manusia; Persatuan menegaskan komitmen nasionalisme
integratif; Kerakyatan menjamin partisipasi demokratis; dan Keadilan Sosial mengarahkan
pada kesejahteraan distributif. Dimensi yuridis Pancasila tertuang dalam Pembukaan UUD
1945 yang menempatkannya sebagai "staatsfundamentalnorm" atau norma dasar negara
yang bersifat pre-supposed dan menjadi sumber dari segala sumber hukum (Asshiddiqie,
2019). Ketetapan MPR No. XVII[/MPR/1998 dan UU No. 12 Tahun 2011 tentang
Pembentukan Peraturan Perundang-undangan menegaskan kedudukan Pancasila dalam
hierarki peraturan perundang-undangan Indonesia. Namun, pasca-Reformasi 1998, eksistensi
Pancasila mengalami paradoks. Di satu sisi, kebebasan berekspresi memungkinkan
diskursus kritis tentang Pancasila; di sisi lain, muncul gejala "de-ideologisasi" di mana
Pancasila kehilangan daya aktualitasnya dalam kehidupan publik. Budiman (2019)
mengidentifikasi fenomena "symbolic Pancasila" versus "living Pancasila”, di mana Pancasila
lebih sering dijadikan simbol ritual daripada prinsip yang benar-benar menginspirasi praktik
berbangsa dan bernegara.

Teori Multikulturalisme

Multikulturalisme sebagai paradigma teoretis dan kebijakan praktis telah mengalami
evolusi konseptual yang panjang dalam diskursus akademik global. Kymlicka (1995) dalam
"Multicultural Citizenship” mendefinisikan multikulturalisme sebagai pengakuan terhadap
hak-hak kolektif kelompok kultural minoritas dalam negara-bangsa modern. [a membedakan
dua kategori hak minoritas: "self-government rights" untuk komunitas nasional minoritas dan
"polyethnic rights" untuk kelompok imigran. Parekh (2000) dalam "Rethinking
Multiculturalism” menawarkan tipologi yang lebih nuansir dengan membedakan
multikulturalisme isolasionis, akomodatif, otonomis, kritikal, dan kosmopolitan.
Multikulturalisme isolasionis memandang kelompok-kelompok kultural sebagai entitas yang
terpisah dan tidak perlu berinteraksi; akomodatif mengakui keberagaman sambil
mempertahankan kultur dominan; otonomis memberikan otonomi substantif kepada
kelompok minoritas; kritikal mempertanyakan struktur kekuasaan yang melanggengkan
dominasi; dan kosmopolitan mengadvokasi transendensi identitas kultural partikular menuju
identitas global.

Banks (2008) mengembangkan pendekatan pendidikan multikultural yang mencakup
lima dimensi: content integration (integrasi konten dari berbagai kultur), knowledge

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 328



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

construction process (konstruksi pengetahuan yang inklusif), prejudice reduction (reduksi
prasangka), equity pedagogy (pedagogi yang adil), dan empowering school culture (budaya
sekolah yang memberdayakan). Pendekatan ini menekankan bahwa multikulturalisme bukan
sekadar pengenalan terhadap keragaman budaya, melainkan transformasi struktural dalam
sistem pendidikan. Taylor (1994) dalam esainya "The Politics of Recognition" berargumen
bahwa pengakuan (recognition) terhadap identitas kultural adalah kebutuhan fundamental
manusia. Kegagalan memberikan pengakuan atau memberikan pengakuan yang distortif
dapat menyebabkan kerugian psikologis yang serius bagi individu dan kelompok. Oleh karena
itu, masyarakat multikultural yang adil harus memastikan bahwa semua identitas kultural
mendapat pengakuan yang setara.

Kritik terhadap multikulturalisme datang dari berbagai perspektif. Barry (2001) dalam
"Culture and Equality” mengkritik multikulturalisme sebagai ancaman terhadap prinsip-
prinsip liberalisme universal, khususnya hak-hak individual dan kesetaraan di hadapan
hukum. Sen (2006) memperingatkan bahaya "plural monoculturalism” di mana fokus
berlebihan pada identitas kultural kolektif dapat mereduksi kompleksitas identitas individual
dan mengabaikan afiliasi-afiliasi lain yang tidak kalah penting. Dalam konteks Indonesia,
diskursus multikulturalisme memerlukan kontekstualisasi khusus. Azra (2007) berargumen
bahwa multikulturalisme Indonesia harus berbasis pada nilai-nilai indigenous, khususnya
Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, bukan sekadar adopsi model Barat. Hefner (2001) dalam
studinya tentang "civil Islam" di Indonesia menunjukkan bagaimana tradisi Islam Nusantara
yang moderat telah lama mempraktikkan nilai-nilai pluralisme sebelum terminologi
multikulturalisme menjadi populer.

Bhinneka Tunggal Ika dan Identitas Nasional

Semboyan "Bhinneka Tunggal Ika" yang berasal dari Kakawin Sutasoma karya Mpu
Tantular pada abad ke-14 telah menjadi prinsip fundamental dalam pengelolaan
keberagaman Indonesia. Frasa ini secara literal berarti "berbeda-beda tetapi tetap satu",
mengandung paradoks dialektis antara pluralitas dan unitas yang menjadi karakteristik unik
nation-building Indonesia (Latif, 2020). Anderson (1983) dalam "Imagined Communities"
menjelaskan bahwa nasionalisme Indonesia merupakan kasus unik karena berhasil
mengintegrasikan komunitas-komunitas yang sangat beragam tanpa melalui proses
homogenisasi kultural yang ketat seperti di Eropa. Bhinneka Tunggal Ika berfungsi sebagai
prinsip integratif yang memungkinkan berbagai kelompok etnis, agama, dan budaya untuk
mempertahankan identitas partikularnya sambil mengembangkan identitas nasional yang
overarching. Geertz (1973) mengidentifikasi tiga ikatan primordial yang kuat dalam
masyarakat Indonesia: ikatan kesukuan (ethnicity), ikatan keagamaan (religion), dan ikatan
kewilayahan (territory). Tantangan utama nation-building Indonesia adalah bagaimana
menjaga keseimbangan antara ketiga ikatan primordial ini dengan ikatan nasional yang lebih
luas. Bhinneka Tunggal Ika memberikan kerangka normatif untuk keseimbangan tersebut.

Cribb (1999) dalam analisisnya tentang politik identitas di Indonesia menunjukkan
bahwa Bhinneka Tunggal Ika bukan sekadar slogan normatif, melainkan telah terinternalisasi
dalam praktik-praktik sosial masyarakat Indonesia. Tradisi seperti perkawinan lintas etnis,
sinkretisme religius, dan gotong royong merupakan manifestasi konkret dari prinsip "unity in
diversity" ini. Namun, pasca-Reformasi, prinsip Bhinneka Tunggal Ika menghadapi tantangan
serius dari menguatnya politik identitas berbasis primordialisme. Bertrand (2004)
menganalisis bagaimana desentralisasi dan demokratisasi telah membuka ruang bagi
mobilisasi politik berbasis etnis dan agama yang dalam beberapa kasus mengancam kohesi
nasional. Konflik-konflik komunal di Ambon, Poso, Sambas, dan Sampit pada awal 2000-an

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 329



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

merupakan indikasi dari rapuhnya integrasi sosial ketika tekanan politik dan ekonomi
meningkat. Studi terbaru oleh Hadiz (2016) menunjukkan bahwa meskipun Indonesia telah
mengalami proses demokratisasi yang signifikan, namun demokrasi electoral tidak otomatis
menjamin penguatan multikulturalisme. Bahkan dalam beberapa kasus, demokrasi electoral
justru memberikan legitimasi bagi politisi yang memainkan isu-isu primordial untuk
mobilisasi dukungan. Oleh karena itu, diperlukan revitalisasi substantif terhadap nilai-nilai
Bhinneka Tunggal Ika yang tidak hanya bersifat simbolik tetapi juga operasional dalam
praktik politik dan kebijakan publik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Studi kepustakaan dipilih karena sifat penelitian
yang bertujuan mengkonstruksi kerangka konseptual dan strategi revitalisasi berbasis
analisis literatur ilmiah, dokumen kebijakan, dan data empiris sekunder dari berbagai
lembaga riset independen. Sumber data penelitian ini terdiri dari 40 sumber literatur yang
dipilih secara purposif dengan kriteria: (1) relevansi langsung dengan topik Pancasila,
multikulturalisme, atau toleransi di Indonesia; (2) kredibilitas akademik tinggi (jurnal
terakreditasi SINTA atau Scopus, buku teks dari penerbit bereputasi, laporan riset dari
lembaga independen); (3) aktualitas publikasi (prioritas pada literatur 2015-2024 untuk
memastikan keterkiniannya); dan (4) keberagaman perspektif teoretis untuk menghindari
bias konfirmasi. Komposisi sumber data meliputi: (a) 18 artikel jurnal ilmiah terakreditasi
SINTA dan Scopus yang membahas Pancasila, multikulturalisme, dan pendidikan karakter; (b)
12 buku teks akademik dari tokoh-tokoh seperti Yudi Latif, Kaelan, Jimly Asshiddiqie, dan
teoretisi multikulturalisme global seperti Kymlicka, Parekh, dan Taylor; (c) 7 laporan survei
dan riset dari lembaga independen (Wahid Foundation, Setara Institute, BNPT, Pusat Studi
Pancasila UGM); dan (d) 3 dokumen kebijakan pemerintah terkait penguatan ideologi
Pancasila dan pembinaan karakter bangsa.

Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui empat tahap sistematis. Tahap pertama
adalah identifikasi sumber melalui penelusuran database akademik (Google Scholar, DOA],

Portal Garuda, SINTA) menggunakan kata kunci "Pancasila”, "multikulturalisme Indonesia",
"Bhinneka Tunggal Ika", "toleransi beragama", dan "pendidikan karakter". Tahap kedua adalah
seleksi awal berdasarkan relevansi judul dan abstrak. Tahap ketiga adalah pembacaan kritis
full-text untuk menilai kualitas metodologi dan substansi argumentasi. Tahap keempat adalah
ekstraksi data berupa konsep-konsep kunci, temuan empiris, dan argumen teoretis yang
relevan dengan pertanyaan penelitian. Analisis data menggunakan teknik content analysis
dengan pendekatan tematik. Proses analisis meliputi: (1) Coding, yaitu pemberian label pada
unit-unit analisis (konsep, proposisi, argumen) yang ditemukan dalam literatur; (2)
Kategorisasi, yaitu pengelompokan kode-kode yang memiliki kesamaan tematik ke dalam
kategori-kategori yang lebih luas; (3) Interpretasi, yaitu pemaknaan terhadap pola-pola yang
muncul dari kategorisasi dengan mengaitkannya pada kerangka teoretis yang relevan; dan (4)
Sintesis, yaitu pengintegrasian temuan-temuan dari berbagai sumber untuk mengkonstruksi
kerangka konseptual dan rekomendasi strategi yang koheren.

Untuk memastikan validitas temuan, penelitian ini menerapkan prinsip triangulasi
sumber, yaitu membandingkan informasi dari berbagai sumber yang berbeda untuk
mengidentifikasi konsistensi dan ketidakkonsistenan. Data empiris dari laporan survei
diverifikasi dengan membandingkan metodologi dan temuan dari berbagai lembaga riset.
Argumen teoretis dari literatur akademik dievaluasi secara kritis dengan mempertimbangkan
konteks epistemologis dan ideologis penulis. Keterbatasan penelitian ini terletak pada
fokusnya pada analisis literatur sekunder tanpa pengumpulan data primer melalui survei atau

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 330



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

wawancara mendalam. Namun, keterbatasan ini dimitigasi dengan menggunakan data
empiris terkini dari lembaga riset independen yang memiliki track record metodologi riset
yang kuat. Penelitian lanjutan dapat mengembangkan temuan penelitian ini dengan studi
empiris lapangan untuk menguji efektivitas strategi revitalisasi yang direkomendasikan.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Kondisi Aktual Multikulturalisme dan Toleransi di Indonesia

Analisis terhadap data empiris terkini mengungkapkan gambaran yang kompleks dan
mengkhawatirkan tentang kondisi multikulturalisme dan toleransi di Indonesia. Data Wahid
Foundation (2024) menunjukkan tren penurunan signifikan dalam Indeks Kota Toleran (IKT)
selama periode 2020-2024. IKT yang mengukur tingkat toleransi berdasarkan dimensi
regulasi pemerintah, dinamika sosial, dan ekspresi keagamaan menunjukkan penurunan dari
6,513 (2020) menjadi 6,187 (2022) dan terus merosot hingga 5,891 (2024). Lebih
mengkhawatirkan adalah peningkatan jumlah kota yang dikategorikan "tidak toleran” (IKT <
3,5) dari 14 kota pada 2020 menjadi 21 kota pada 2024. Kota-kota yang konsisten berada di
peringkat bawah IKT meliputi Banda Aceh, Depok, Bogor, Padang, dan Cianjur. Fenomena ini
mengindikasikan bahwa masalah intoleransi bukan sekadar insiden sporadis, melainkan telah
menjadi pola sistemik di beberapa wilayah. Setara Institute (2023) dalam laporannya
mencatat 265 kasus pelanggaran Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan (KBB) sepanjang
2023, meningkat dari 236 kasus pada 2022. Bentuk-bentuk pelanggaran yang paling dominan
adalah intimidasi dan ancaman kekerasan (78 kasus atau 29,4%), kriminalisasi dengan
menggunakan instrumen hukum (45 kasus atau 17%), dan diskriminasi kebijakan oleh
pemerintah daerah (38 kasus atau 14,3%). Kelompok yang paling rentan menjadi korban
adalah penghayat kepercayaan (34%), Syiah (23%), Ahmadiyah (18%), dan komunitas
Kristen di daerah-daerah tertentu (15%).

Tabel 1. Tren Indeks Kota Toleran Indonesia 2020-2024

Tahun Rata-rata IKT Kota Toleran Kota Tidak Toleran Kota Paling Tidak
Toleran
2020 6,513 80 14 Banda Aceh
2021 6,342 77 17 Banda Aceh
2022 6,187 74 19 Depok
2023 6,024 71 20 Banda Aceh
2024 5,891 68 21 Banda Aceh

Sumber: Wahid Foundation (2024)

Era digital telah menciptakan dinamika baru dalam lanskap toleransi di Indonesia.
Survei Kominfo (2023) yang melibatkan 5.000 responden dari berbagai kelompok usia dan
wilayah menunjukkan bahwa 64% pengguna media sosial Indonesia pernah terpapar konten
yang mengandung unsur intoleransi, ujaran kebencian, atau disinformasi berbasis SARA.
Lebih mengkhawatirkan, 41% responden mengaku pernah terlibat aktif dalam perdebatan
online yang bernuansa SARA, dan 28% mengaku pernah menyebarkan konten yang
belakangan disadari mengandung informasi yang tidak akurat atau menyesatkan. Algoritma
media sosial yang dirancang untuk memaksimalkan engagement cenderung memprioritaskan
konten yang emosional dan kontroversial, yang sering kali berupa narasi-narasi yang
mempolarisasi. Penelitian Centre for Strategic and International Studies (CSIS, 2023)
mengidentifikasi fenomena "echo chamber" dan "filter bubble" di platform media sosial
Indonesia, di mana pengguna cenderung terpapar hanya pada konten yang mengkonfirmasi
pandangan mereka yang sudah ada, sehingga memperkuat polarisasi dan mengurangi
exposure terhadap perspektif yang berbeda.

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 331



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT, 2024) melaporkan bahwa 73% dari
187 individu yang terlibat dalam gerakan radikalisme yang terdeteksi pada periode 2020-
2023 mengalami proses radicalization melalui media sosial dan aplikasi messaging. Platform
seperti Telegram, WhatsApp, dan Facebook digunakan secara sistematis oleh kelompok-
kelompok ekstremis untuk penyebaran ideologi, rekrutmen anggota, dan koordinasi aksi. Di
sisi lain, data juga menunjukkan potensi positif dalam masyarakat Indonesia. Survei LSI
Denny JA (2023) menunjukkan bahwa 78% masyarakat Indonesia masih menyatakan
kesediaan untuk hidup bertetangga dengan orang yang berbeda agama, dan 72% menyatakan
toleransi terhadap pembangunan rumah ibadah agama lain di lingkungan mereka dengan
catatan mengikuti prosedur yang berlaku. Data ini mengindikasikan bahwa meskipun ada
tren penurunan toleransi, fondasi pluralisme di tingkat grassroots masih relatif kuat. Analisis
geografis menunjukkan variasi signifikan dalam tingkat toleransi antar wilayah. Kota-kota
besar seperti Jakarta, Surabaya, dan Makassar umumnya memiliki IKT yang lebih tinggi
dibandingkan kota-kota menengah. Namun, terdapat pengecualian menarik seperti Kota
Singkawang dan Manado yang meskipun bukan metropolitan besar, memiliki IKT yang tinggi
karena tradisi keberagaman yang sudah mengakar kuat dalam kehidupan sosial masyarakat.

Tabel 2. Bentuk-bentuk Pelanggaran Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 2023

Bentuk Pelanggaran Jumlah Kasus Persentase Kelompok Korban Utama
Intimidasi & Ancaman 78 29,4% Penghayat Kepercayaan
Kriminalisasi Hukum 45 17,0% Syiah & Ahmadiyah
Diskriminasi Kebijakan 38 14,3% Minoritas Agama
Pelarangan Aktivitas 35 13,2% Kristen & Katholik
Penutupan Rumah Ibadah 28 10,6% Berbagai Kelompok
Lainnya 41 15,5% Berbagai Kelompok
<b>Total</b> <b>265</b> <b>100%</b> <b>-</b>

Sumber: Setara Institute (2023)

Tantangan Implementasi Pancasila sebagai Pondasi Multikulturalisme

Berdasarkan analisis literatur dan data empiris, penelitian ini mengidentifikasi lima
tantangan utama dalam implementasi Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme. Pertama,
pendangkalan pemahaman terhadap substansi Pancasila. Penelitian Pusat Studi Pancasila
UGM (2022) terhadap 2.500 mahasiswa dari 25 perguruan tinggi menunjukkan bahwa hanya
37% yang dapat menjelaskan hubungan intrinsik antara sila-sila Pancasila dengan praktik
kehidupan multikultural. Mayoritas responden (58%) memahami Pancasila secara
verbalistik-hafalan tanpa pemahaman kontekstual dan aplikatif. Winarno (2020) mengkritisi
pendekatan pedagogis Pendidikan Pancasila yang cenderung doktriner dan indoktrinatif,
menekankan hafalan teks tanpa pengembangan critical thinking dan kemampuan aplikasi
nilai dalam situasi konkret. Pembelajaran Pancasila seringkali terpisah dari realitas sosial
yang dihadapi peserta didik, sehingga dianggap sebagai pengetahuan abstrak yang tidak
relevan dengan kehidupan sehari-hari.

Kedua, politisasi Pancasila yang kontraprodiktif. Pasca-Reformasi, Pancasila telah
menjadi arena kontestasi politik di mana berbagai kelompok politik mengklaim diri sebagai
pewaris sejati Pancasila sambil mendiskreditkan kelompok lain sebagai anti-Pancasila. Hadiz
(2016) mengidentifikasi fenomena "weaponization of Pancasila" di mana Pancasila digunakan
sebagai instrumen untuk melegitimasi represi terhadap kelompok-kelompok yang dianggap
berbeda secara ideologis, mirip dengan praktik Orde Baru namun dengan aktor yang berbeda.
Ketiga, ketidakkonsistenan kebijakan pemerintah. Meskipun pemerintah pusat secara retoris
menekankan pentingnya Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, namun di tingkat implementasi
terdapat banyak kebijakan yang justru bertentangan dengan prinsip-prinsip tersebut.

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 332



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Laporan Komnas HAM (2023) mencatat 87 peraturan daerah yang berpotensi diskriminatif
terhadap kelompok minoritas agama dan aliran kepercayaan, mencakup pembatasan
pembangunan rumah ibadah, kewajiban busana religius tertentu, dan pembatasan aktivitas
ekonomi pada hari-hari tertentu.

Keempat, lemahnya penegakan hukum terhadap pelanggaran hak-hak konstitusional
kelompok minoritas. Asshiddiqie (2019) mengkritisi inkonsistensi antara jaminan
konstitusional kebebasan beragama dalam UUD 1945 dengan praktik penegakan hukum yang
sering kali permissive terhadap tindakan intoleransi. Aparat penegak hukum seringkali
mengambil sikap "netral" atau bahkan akomodatif terhadap pelaku intoleransi dengan alasan
menjaga ketertiban umum atau menghormati "sensitivitas masyarakat lokal". Kelima,
tantangan dari globalisasi dan teknologi digital. Arus informasi global yang masif melalui
internet dan media sosial telah menciptakan kompetisi narratif antara nilai-nilai Pancasila
dengan ideologi-ideologi transnasional, baik yang bersifat fundamentalisme religius maupun
liberalisme ekstrem. Penelitian Maarif Institute (2023) mengidentifikasi adanya
"transnational ideological networks" yang secara sistematis menyebarkan narasi-narasi yang
bertentangan dengan prinsip Pancasila, memanfaatkan algoritma media sosial dan strategi
viral marketing.

Strategi Revitalisasi Pancasila sebagai Pondasi Multikulturalisme

Berdasarkan identifikasi terhadap kondisi aktual dan tantangan-tantangan yang ada,
penelitian ini merumuskan empat strategi revitalisasi Pancasila yang komprehensif, integratif,
dan aplikatif. Strategi-strategi ini dirancang bukan sebagai solusi tunggal yang bersifat
top-down, melainkan sebagai framework multi-level yang melibatkan berbagai stakeholder
dari pemerintah, institusi pendidikan, civil society, hingga komunitas grassroots.

Strategi 1: Transformasi Kurikulum dan Pedagogi Pendidikan Pancasila

Strategi pertama adalah transformasi fundamental dalam kurikulum dan pedagogi
Pendidikan Pancasila dari yang selama ini bersifat doktriner-kognitif menjadi kritis-
transformatif. Transformasi ini mencakup tiga dimensi: konten, metode, dan evaluasi. Dari sisi
konten, kurikulum harus mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dengan isu-isu kontemporer
yang dihadapi peserta didik seperti intoleransi di media sosial, radikalisme, korupsi,
ketidakadilan sosial, dan degradasi lingkungan. Tilaar (2021) mengadvokasi pendekatan
"problem-based learning" dalam Pendidikan Pancasila di mana peserta didik diajak untuk
menganalisis kasus-kasus riil pelanggaran nilai-nilai Pancasila dan merumuskan solusi
berbasis prinsip-prinsip Pancasila. Misalnya, kasus penutupan rumah ibadah dapat dijadikan
studi kasus untuk menganalisis implementasi sila Ketuhanan, Kemanusiaan, dan Persatuan
dalam konteks multikulturalisme.

Dari sisi metode, perlu pergeseran dari teacher-centered menjadi student-centered
learning yang mengembangkan kemampuan critical thinking, empathy, dan dialogue. Banks
(2008) menekankan pentingnya "transformative approach" dalam pendidikan multikultural
yang tidak hanya mengenalkan keberagaman, tetapi juga mengkritisi struktur kekuasaan dan
ketidakadilan yang melanggengkan diskriminasi. Implementasi praktis strategi ini meliputi:
(a) Revisi Kurikulum Pendidikan Pancasila di semua jenjang pendidikan dengan memasukkan
modul-modul tentang multikulturalisme, anti-radikalisme, dan literasi digital; (b) Pelatihan
masif bagi 3 juta guru di Indonesia tentang pedagogi kritis dan pendidikan multikultural; (c)
Pengembangan bahan ajar interaktif berbasis teknologi (aplikasi, game edukasi, video
pembelajaran) yang menarik bagi generasi digital native; (d) Pengintegrasian "service
learning” di mana siswa terlibat langsung dalam proyek-proyek sosial yang mempraktikkan

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 333



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

nilai Pancasila seperti volunteer di komunitas lintas agama, kampanye anti-diskriminasi, atau
pemberdayaan masyarakat marginal.

Strategi 2: Penguatan Literasi Digital Berbasis Pancasila

Strategi kedua adalah penguatan literasi digital berbasis nilai-nilai Pancasila untuk
menangkal disinformasi dan narasi intoleransi di ruang digital. Mengingat 64% pengguna
media sosial Indonesia terpapar konten intoleran (Kominfo, 2023), diperlukan intervensi
edukatif yang masif untuk membangun resiliensi kognitif dan etis masyarakat dalam
bernavigasi di ruang digital. Program literasi digital ini harus mencakup empat kompetensi:
(1) Kemampuan verifikasi informasi (fact-checking skills) untuk membedakan fakta, opini,
dan hoaks; (2) Pemahaman tentang mekanisme algoritma media sosial dan bagaimana
algoritma dapat menciptakan echo chamber dan filter bubble; (3) Etika komunikasi digital
yang menghormati keberagaman dan menghindari ujaran kebencian; (4) Kemampuan untuk
terlibat dalam civic engagement online yang konstruktif dan tidak polarisatif. Implementasi
konkret strategi ini meliputi: (a) Peluncuran "Gerakan Nasional Literasi Digital Pancasila"
yang melibatkan Kementerian Komunikasi dan Informatika, Kementerian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset dan Teknologi, serta civil society organizations; (b) Pembentukan 1.000
"Digital Pancasila Ambassadors" yang tersebar di seluruh Indonesia untuk melakukan edukasi
literasi digital di komunitas-komunitas lokal; (c) Kerjasama dengan platform media sosial
(Facebook, Twitter/X, TikTok, Instagram) untuk implementasi algoritma yang
mempromosikan konten yang memperkuat kohesi sosial dan menekan konten yang
polarisatif; (d) Pengembangan aplikasi fact-checking berbahasa Indonesia yang mudah
diakses dan user-friendly. Studi komparatif dengan negara-negara lain menunjukkan
pentingnya pendekatan multi-stakeholder. Program literasi digital di Finlandia yang
melibatkan pemerintah, sektor pendidikan, media, dan tech companies berhasil membuat
masyarakat Finlandia menjadi yang paling resilien terhadap disinformasi di Eropa (EU
Commission, 2022). Indonesia dapat mengadaptasi best practices tersebut dengan
kontekstualisasi sesuai karakteristik budaya dan teknologi lokal.

Strategi 3: Pemberdayaan Kearifan Lokal sebagai Manifestasi Pancasila

Strategi ketiga adalah revitalisasi dan pemberdayaan kearifan lokal (local wisdom)
sebagai manifestasi konkret dari nilai-nilai Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. Indonesia
memiliki kekayaan tradisi lokal yang telah mempraktikkan prinsip-prinsip multikulturalisme
jauh sebelum terminologi tersebut populer, seperti pela gandong di Maluku, menyama braya
di Bali, dalihan na tolu di Batak, dan subak di sistem irigasi Bali. Geertz (1973) dalam
kajiannya tentang agama Jawa menunjukkan bagaimana sinkretisme religius yang
mengintegrasikan elemen Islam, Hindu-Buddha, dan animisme lokal menciptakan model
keberagamaan yang inklusif dan toleran. Hefner (2001) mengidentifikasi "civil Islam" di Jawa
sebagai tradisi Islam yang moderat, toleran, dan kompatibel dengan pluralisme, yang
dikembangkan oleh organisasi seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. Implementasi
strategi ini meliputi: (a) Inventarisasi dan dokumentasi systematic terhadap praktik-
praktik kearifan lokal di seluruh Indonesia yang merefleksikan nilai-nilai multikulturalisme;
(b) Pengintegrasian kearifan lokal dalam kurikulum muatan lokal (mulok) di sekolah-sekolah;
(c) Fasilitasi forum-forum dialog lintas budaya dan agama berbasis kearifan lokal; (d)
Pengembangan cultural tourism yang tidak hanya menggali potensi ekonomi tetapi juga
edukatif tentang keberagaman; (e) Penguatan kelembagaan adat sebagai guardian of local
wisdom dengan memberikan pengakuan legal dan dukungan resources. Studi kasus
Singkawang menunjukkan bagaimana kota tersebut berhasil mempertahankan IKT tinggi (7,2

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 334



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

pada 2024) melalui revitalisasi tradisi lokal seperti Perayaan Cap Go Meh yang dirayakan
bersama oleh seluruh komunitas lintas agama dan etnis. Festival budaya ini tidak hanya
menjadi atraksi wisata tetapi juga medium untuk memperkuat kohesi sosial dan mutual
understanding antar kelompok.

Strategi 4: Penguatan Kelembagaan dan Sinergi Multi-Stakeholder

Strategi keempat adalah penguatan kelembagaan dan pembangunan sinergi multi-
stakeholder untuk memastikan revitalisasi Pancasila bukan hanya gerakan temporer tetapi
transformasi sistemik dan berkelanjutan. Latif (2020) menekankan bahwa revitalisasi
Pancasila memerlukan "institutional embedding" di mana nilai-nilai Pancasila terinternalisasi
dalam struktur, prosedur, dan kultur institusional baik di sektor publik maupun privat.
Implementasi konkret strategi ini meliputi beberapa inisiatif kelembagaan. Pertama,
pembentukan "Pusat Studi Pancasila dan Multikulturalisme" di setiap provinsi yang berfungsi
sebagai think tank, research center, dan training center untuk isu-isu terkait Pancasila,
multikulturalisme, dan kohesi sosial. Pusat ini akan melakukan riset berkelanjutan tentang
kondisi toleransi di daerahnya, mengembangkan modul-modul pendidikan dan pelatihan,
serta menjadi resource center bagi pemerintah daerah dan civil society. Kedua, penguatan
Badan Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP) dengan perluasan mandat dan resources. BPIP
yang didirikan tahun 2017 perlu ditransformasi dari sekadar lembaga ceremonial menjadi
institusi yang benar-benar efektif dalam koordinasi, fasilitasi, dan monitoring implementasi
nilai-nilai Pancasila di berbagai sektor. Asshiddigie (2019) merekomendasikan agar BPIP
dilengkapi dengan kewenangan untuk melakukan judicial review terhadap kebijakan-
kebijakan daerah yang bertentangan dengan prinsip Pancasila.

Ketiga, pembentukan mekanisme multi-stakeholder forum di tingkat nasional dan
daerah yang melibatkan pemerintah, civil society organizations, organisasi keagamaan,
akademisi, media, dan sektor bisnis untuk dialog berkelanjutan dan formulasi kebijakan
terkait pengelolaan keberagaman. Forum ini akan berfungsi sebagai platform untuk
membangun consensus, menyelesaikan konflik, dan mengembangkan inisiatif-inisiatif
kolaboratif. Keempat, pengembangan sistem monitoring dan evaluasi berbasis indikator
untuk mengukur progress implementasi nilai-nilai Pancasila dan multikulturalisme. Sistem ini
akan mengintegrasikan data dari berbagai sumber (BPS, lembaga riset independen, laporan
masyarakat sipil) untuk memberikan gambaran komprehensif tentang kondisi toleransi,
incident intoleransi, efektivitas program-program pemerintah, dan trend perubahan dari
waktu ke waktu. Kelima, penguatan peran media massa dan platform digital sebagai agen
sosialisasi nilai-nilai Pancasila. Hal ini meliputi: (a) Regulasi yang mendorong media untuk
memproduksi konten yang mempromosikan toleransi dan multikulturalisme; (b) Incentive
bagi media yang secara konsisten memproduksi konten edukatif tentang keberagaman; (c)
Kerjasama dengan content creators dan influencers di media sosial untuk kampanye viral
tentang nilai-nilai Pancasila yang dikemas secara kreatif dan menarik bagi generasi muda.

KESIMPULAN

Penelitian ini menghasilkan beberapa kesimpulan penting tentang revitalisasi Pancasila
sebagai pondasi multikulturalisme dalam masyarakat Indonesia modern. Pertama, data
empiris menunjukkan tren penurunan toleransi yang signifikan di Indonesia dalam lima
tahun terakhir, ditandai dengan menurunnya Indeks Kota Toleran dari 6,513 (2020) menjadi
5,891 (2024), peningkatan kota tidak toleran dari 14 menjadi 21 kota, dan 265 kasus
pelanggaran KBB pada 2023. Era digital memperparah polarisasi dengan 64% pengguna
media sosial terpapar konten intoleran. Kedua, tantangan utama implementasi Pancasila

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 335



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

sebagai pondasi multikulturalisme meliputi: pendangkalan pemahaman substantif (hanya
37% mahasiswa dapat menjelaskan aplikasi Pancasila secara kontekstual), politisasi yang
kontraprodektif, inkonsistensi kebijakan (87 perda diskriminatif), lemahnya penegakan
hukum, dan kompetisi ideologi dalam konteks globalisasi dan digitalisasi. Ketiga, penelitian ini
merumuskan empat strategi revitalisasi komprehensif: (1) Transformasi kurikulum dan
pedagogi Pendidikan Pancasila dari doktriner menjadi kritis-transformatif dengan
pendekatan problem-based learning dan service learning; (2) Penguatan literasi digital
berbasis Pancasila melalui Gerakan Nasional Literasi Digital dengan 1.000 Digital Pancasila
Ambassadors; (3) Pemberdayaan kearifan lokal sebagai manifestasi konkret Bhinneka
Tunggal Ika melalui inventarisasi, integrasi dalam kurikulum, dan penguatan kelembagaan
adat; (4) Penguatan kelembagaan melalui pembentukan Pusat Studi Pancasila dan
Multikulturalisme di setiap provinsi, transformasi BPIP, multi-stakeholder forum, sistem
monitoring-evaluasi, dan pemberdayaan media sebagai agen sosialisasi.

Keempat, kontribusi teoretis penelitian ini adalah pengembangan kerangka konseptual
"Pancasila sebagai Epistemologi Multikulturalisme Indonesia" yang membedakan pendekatan
Indonesia dari model multikulturalisme Barat. Jika multikulturalisme liberal (Kymlicka)
menekankan hak-hak kelompok secara terpisah, multikulturalisme Indonesia berbasis
Pancasila mengintegrasikan prinsip unity in diversity di mana keberagaman dihormati dalam
kerangka kesatuan yang lebih tinggi berdasarkan nilai-nilai bersama. Kelima, implikasi
praktis penelitian ini adalah rekomendasi kebijakan konkret yang dapat diimplementasikan
oleh pemerintah, institusi pendidikan, dan civil society. Implementasi strategi-strategi yang
dirumuskan memerlukan komitmen politik yang kuat, alokasi resources yang memadai,
koordinasi antar-lembaga yang efektif, dan partisipasi aktif dari seluruh komponen bangsa.
Revitalisasi Pancasila bukan tanggung jawab pemerintah semata, melainkan gerakan kolektif
seluruh bangsa Indonesia. Penelitian ini memiliki keterbatasan metodologis karena berbasis
pada analisis literatur dan data sekunder tanpa pengumpulan data primer melalui survei atau
etnografi. Penelitian lanjutan dapat mengembangkan temuan ini melalui: (1) Studi empiris
tentang efektivitas program-program Pendidikan Pancasila di berbagai jenjang pendidikan;
(2) Etnografi mendalam tentang praktik multikulturalisme di komunitas-komunitas lokal
yang memiliki IKT tinggi; (3) Eksperimen sosial tentang efektivitas berbagai pendekatan
literasi digital dalam mengurangi polarisasi; (4) Studi longitudinal tentang trend perubahan
toleransi dan implementasi strategi revitalisasi dalam jangka panjang.

Dengan demikian, revitalisasi Pancasila sebagai pondasi multikulturalisme bukan
sekadar wacana ideologis-normatif, melainkan keniscayaan historis dan strategis bagi
keberlanjutan Indonesia sebagai negara-bangsa yang demokratis, berkeadilan, dan sejahtera.
Pancasila menawarkan jalan tengah antara fundamentalisme yang intoleran dan relativisme
yang nihilistik, antara individualisme ekstrem dan kolektivisme totaliter, antara westernisasi
yang mengasingkan dan nativisme yang tertutup. Dalam dunia yang semakin terfragmentasi
dan terpolarisasi, model multikulturalisme Indonesia berbasis Pancasila dapat menjadi
alternatif epistemologis dan praktis yang relevan tidak hanya bagi Indonesia tetapi juga bagi
komunitas global.

DAFTAR PUSTAKA

Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism. London: Verso.

Asshiddiqie, ]J. (2019). Ideologi, Pancasila, dan Konstitusi. Jakarta: Sinar Grafika.

Azra, A. (2007). "Identitas dan Krisis Budaya: Membangun Multikulturalisme Indonesia".
Jurnal Masyarakat dan Budaya, 9(1), 23-38.

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 336



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation

l‘b E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Ann Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Badan Nasional Penanggulangan Terorisme. (2024). Laporan Tahunan BNPT 2023:
Tren Radikalisme di Indonesia. Jakarta: BNPT.

Badan Pusat Statistik. (2023). Statistik Indonesia 2023. Jakarta: BPS.

Banks, ]J. A. (2008). "Diversity, Group Identity, and Citizenship Education in a Global
Age". Educational Researcher, 37(3), 129-139.

Barry, B. (2001). Culture and Equality: An Egalitarian Critique of Multiculturalism. Cambridge:
Polity Press.

Bertrand, J]. (2004). Nationalism and Ethnic Conflict in Indonesia. Cambridge:
Cambridge University Press.

Budiman, A. (2019). "Reaktualisasi Pancasila di Era Reformasi: Antara Simbolisme dan
Substansi". Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, 4(2), 15-28.

Centre for Strategic and International Studies. (2023). Social Media and Political Polarization
in Indonesia. Jakarta: CSIS.

Cribb, R. (1999). "Not the Next Yugoslavia: Prospects for the Disintegration of
Indonesia". Australian Journal of International Affairs, 53(2), 169-178.

EU Commission. (2022). Digital Literacy in Europe: Best Practices from Finland. Brussels:
European Commission.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Hadiz, V. R. (2016). Islamic Populism in Indonesia and the Middle East. Cambridge: Cambridge
University Press.

Hefner, R. W. (2001). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton:
Princeton University Press.

Kaelan. (2018). Filsafat Pancasila: Pandangan Hidup Bangsa Indonesia. Yogyakarta:
Paradigma.

Kementerian Komunikasi dan Informatika. (2023). Survei Literasi Digital Indonesia 2023.
Jakarta: Kominfo.

Komisi Nasional Hak Asasi Manusia. (2023). Laporan Tahunan Komnas HAM 2023.
Jakarta: Komnas HAM.

Kymlicka, W. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford:
Clarendon Press.

Latif, Y. (2020). Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. Jakarta:
Gramedia.

LSI Denny JA. (2023). Survei Nasional tentang Toleransi Beragama di Indonesia. Jakarta: LSI.

Maarif Institute. (2023). Transnational Ideological Networks and Social Media in Indonesia.
Jakarta: Maarif Institute.

Notonagoro. (1975). Pancasila Secara I[Imiah Populer. Jakarta: Pancuran Tujuh.

Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. London:
Palgrave Macmillan.

Pusat Studi Pancasila UGM. (2022). Survei Pemahaman Pancasila di Kalangan Mahasiswa.
Yogyakarta: PSP UGM.

Sen, A. (2006). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. New York: W. W. Norton.

Setara Institute. (2023). Laporan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 2023. Jakarta:
Setara Institute.

Soekarno. (1945). "Lahirnya Pancasila". Pidato pada Sidang BPUPKI, 1 Juni 1945. Jakarta.

Taylor, C. (1994). "The Politics of Recognition". In A. Gutmann (Ed.), Multiculturalism:
Examining the Politics of Recognition (pp. 25-73). Princeton: Princeton University Press.

Tilaar, H. A. R. (2021). Pendidikan Multikultural dan Revitalisasi Hukum Adat dalam Perspektif
Pancasila. Jakarta: Kompas.

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 337



AR RUMMAN - Journal of Education and Learning Evaluation
E-ISSN: 3047-0943 P-ISSN: 3047-1141
Vol. 2 No. 2 Desember 2025

Wahid Foundation. (2024). Laporan Tahunan Kebebasan Beragama dan Intoleransi 2024.

Jakarta: Wahid Foundation.
Winarno. (2020). "Paradigma Baru Pendidikan Pancasila untuk Generasi Digital Native".

Citizenship: Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, 8(1), 1-15.

Dianita Sahda, dKkk. - Universitas Negeri Medan 338



